
11

“Praga nenhuma chegará à tua tenda”  
– Uma interpretação do Salmo 91 e sua  
aplicação para o cenário do coronavírus

Luciano Peterlevitz

Introdução

Diante da pandemia do coronavírus, o Salmo 91.10b tem sido veementemente 
propagado nas redes sociais por muitos cristãos: “... praga nenhuma chegará à tua 
tenda” (ARA1). O envio de certas passagens da Palavra de Deus que expressam 
consolo e esperança para contatos do WhatsApp e a publicação delas nas mídias 
sociais é bastante compreensível nesse momento em que o COVID-19 está im-
pondo uma calamidade em nossa sociedade. E o Salmo 91 nos apresenta uma 
mensagem deveras consoladora, pois nos convida a nos abrigarmos à sombra do 
Deus Onipotente (v.1) e nos refugiarmos em nosso Deus, renovando a nossa 
confiança Nele (v.2). 

1As citações bíblicas do presente artigo foram extraídas da tradução de João Ferrei-
ra de Almeida, Revista e Atualizada, 2ª ed. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2015. 
Entretanto, os versículos do Salmo 91 citados no artigo foram traduzidos diretamente do 
TM (Texto Massorético).



12

Contudo, é fundamental que as Escrituras sejam devidamente interpretadas, 
porque só assim trarão o consolo desejado por todos nós. Assim, a declaração 
expressa no Salmo 91.10b precisa ser compreendida. 

Será que no Salmo 91.10 Deus está prometendo que o cristão jamais será 
afetado pelo mal e pelas enfermidades? Será que Deus promete que, se formos 
infectados na rua com o coronavírus, esse vírus não nos fará nenhum mal, e, ao 
entrarmos em nossa casa, não contagiaremos nossos pais e avós? Se ficarmos en-
fermos, será que podemos reivindicar e determinar a cura, já que supostamente 
Deus teria prometido que o crente não pode ser afetado pelo mal? 

O objetivo do presenta artigo é propor uma interpretação para o Salmo 91, e 
com isto, oferecer uma explicação para o tão citado v.10 desse Salmo. A relevância de 
um estudo no Salmo 91 justifica-se pelo fato de que, quando as autoridades da saúde 
recomendaram o fechamento dos templos como forma de conter o avanço do co-
ronavírus, alguns cristãos se posicionaram de forma contrária a essa recomendação, 
alegando que suspender as atividades da igreja se configuraria como falta de fé no 
cuidado providencial de Deus, e normalmente uma das passagens bíblicas utilizadas 
para abalizar seus argumentos foi justamente o Salmo 91, principalmente o v.10. 

Ainda a título de introdução, precisamos relembrar uma das regras funda-
mentais da boa intepretação bíblica: a Bíblia interpreta a própria Bíblia. Por im-
plicação, cada passagem da Bíblia precisa ser comparada com outras passagens, e 
um trecho em particular precisa ser compreendido à luz da Bíblia como um todo. 
Outra implicação é que nenhuma doutrina ou afirmação de fé pode ser susten-
tada tendo por base um único trecho bíblico. Portanto, o Salmo 91.10 precisa 
ser compreendido à luz de outras passagens bíblicas que explicitam como Deus 
manifesta o seu cuidado para o seu povo. 

A proposta desse artigo é interpretar o Salmo 91 tendo a aliança mosaica 
como referencial hermenêutico, notando também como esse belo poema se aplica 
para a igreja e para a nossa sociedade atual assolada pelo coronavírus.   

Estrutura: 

De início, é importante olhar o Salmo 91 como um todo, percebendo a forma 
como esse poema está estruturado: 

V.1-2: o salmista afirma que Deus é refúgio para aqueles que Nele confiam. 
V.3-13: o salmista afirma que os fiéis estariam livres das epidemias. 
V.14-16: Deus afirma o seu livramento aos fiéis.  



13

Análise do Salmo 91.3-7, 10

De acordo com o Salmo 91, os fiéis que se refugiam à sombra do Deus Altíssimo 
estariam livres das enfermidades que poderiam afetar a sociedade israelita. Nos 
v.3-7 e v.10, apresentam-se alguns termos que precisam ser analisados, a fim de 
que o caráter de tais doenças seja devidamente compreendido. 

Observemos, de início, os termos dos v.3-7: 

3 Pois ele te livrará do laço do passarinheiro, da peste2 calamitosa. 
4 Ele te protegerá3 com a sua asa, 
   e sob suas asas encontrarás abrigo4. 
     A sua fidelidade5 é escudo protetor. 
5 Não te assustarás do terror da noite, 
     nem da flecha que voa de dia, 
6 nem da peste que caminha6 na escuridão7, 
    nem da destruição que devasta8 ao meio-dia.
7 Cairão9 mil ao teu lado, dez mil à tua direita; 
      a ti não se aproximará10.

O v.3 apresenta uma enfermidade ameaçadora: a “peste calamitosa”. A palavra 
“peste” (hebr. deber) pode ser traduzido como “pestilência”, “praga mortal”. No livro 
de Jeremias, o termo está associado a outras palavras que expresam uma calami-
dade terrível: espada (guerra) e fome ( Jr 14.12; 21.7,9; 24.10; 27.8,13; 19.17-18; 

2TM (Texto Massorético): middeber, “da peste”. A Bíblia de Jerusalém sugere mo-
dificar a pontuação massorética: medabber (particípio), “que se ocupa”. A Bíblia Hebraica 
Stuttgartensia, no seu aparato crítico, admite a inclusão do waw conjuntivo: umiddeber, “e 
da peste”. Se o waw conjuntivo for incluído, uma segunda linha se abriria no verso.

3sakak hifil imperfeito, “proteger, cobrir”.
4hasah qal imperfeito, “buscar refúgio”. 
5’emet, “fidelidade, verdade”. 
6halak qal imperfeito, “andar, caminhar”. 
7’opel substantivo masculino singular, “escuridão, trevas”
8shadad qal imperfeito, “arruinar, destruir, devastar”.
9napal qal imperfeito, “cair, deitar”.
10nagash qal imperfeito, “aproximar, chegar perto”, aqui conjugado na terceira pes-

soa. O sujeito do verbo é a “destruição” (qeteb) do v.6b.



14

32.24,36; 34.17; 38.2; 42.17,22; 44.13). Deus envia a pestilência, junto com outras 
calamidades (2Cr 7.13). “Com exceção de cerca de cinco casos, todos os usos de de-
ber referem-se à peste enviada por Deus como castigo”11. Poderiam ser tumores ma-
lignos, lepra ou qualquer outra doença de pele (cf. Dt 28.27), cegueira (Dt 28.28-
29) e ainda loucura (Dt 28.28: “perturbação do espírito”). No caso do Salmo 91, 
poderia ser qualquer uma dessas  enfermidades, normalmente acompanhadas com 
outras calamidades (Dt 32.24). Era comum as pestes ocorrerem em um cenário 
de guerra. Cadáveres expostos das pessoas que sucumbiram a uma invasão militar 
certamente poderiam trazer muitas infecções, não à toa a “peste” é mencionada por 
Amós juntamente com os cadáves (Am 5.10). No final do v.3, a “peste” é qualificada 
como “calamitosa” (o termo hebraico12 significa “calamidades”; Jó 6.2; 30.13). 

Nesse v.3 a enfermidade é apresentada como um passarinheiro que monta 
uma armadilha para suas presas. Essa imagem pode sugerir que a doença em vista 
aqui seja contagiosa. Ela ficaria sobre uma superfície, à espreita para capturar 
(contagiar) alguém. 

A mentalidade predominante no Antigo Testamento é que a “peste”, acom-
panhada por outras calamidades, seria um juízo de Javé sobre o Israel infrator; 
no caso, a infração seria a quebra da aliança divina (2Cr 7.13; cf. Jr 14.12; 21.7,9; 
24.10; 27.8,13; 19.17-18; 32.24,36; 34.17; 38.2; 42.17,22; 44.1313. Nesse contex-
to, o v.3 promete que a “armadilha” arquitetada contra os infratores (“ímpios”, v.8) 
não pegaria aqueles que se abrigam à sombra do Altíssimo. 

No v.4, a imagem que apresenta Deus estendendo suas “asas” como forma de 
proteção à aqueles que Nele confiam é retirada de Dt 32.11. Aqueles que buscam 
refúgio no Deus Altíssimo (v.1-2, 9) certamente serão protegidos por Ele, tal qual 
uma águia protege seus filhotes. 

De acordo com os v.5-6, a “peste” impõe ameaças tanto durante a “noite” 
como durante o “dia” (v.5), tanto na “escuridão” como ao “meio dia” (v.6). É uma 

11Earl S. Kalland, in: R. Laird Harris; Gleason L. Archer Jr., Bruce K. Waltke (or-
ganizadores), Dicionário internacional de teologia do Antigo Testamento (São Paulo, Vida 
Nova, 1998), verbete 399b, p. 292.

12hauwot, “calamidades, ruínas, ameaças”. 
13G. Mayer, deber, in: Botterweck, G. Johannes; Ringgren, Helmer e Fabry, 

Heinz-Josef (editores), Theological Dictionary of the Old Testament, Grand Rapids, Wil-
liam B. Eerdmans Publishing Company, vol. 3, 1978, p. 126.



15

forma de dizer que o perigo era constante. A ameaça não dava tréguas. Causava 
destruição nas 24 horas do dia. 

O v.4a declara que o israelita confiante em Javé não se assustaria com o “ter-
ror noturno”. Aqui, o “terror” (hebr. pahad) é o “medo”, o “pânico”, propagado pela 
doença. O v.4b anuncia livramento da “flecha que voa de dia”. Agora a imagem 
da enfermidade é de uma “flecha” atirada pelos guerreiros. Epidemias são como 
flechas atiradas. Algumas acertam o alvo, outras não. Algumas pessoas são infec-
tadas, outras não. 

De acordo com o v.6a, a “peste” (hebr. deber) é uma ameaça que se propaga: ela 
“caminha”. Novamente é possível notar que trata-se de uma enfermidade conta-
giosa. Poderia ser a lepra, ou qualquer outra doença contaminante. A enfermidade 
anda na “escuridão” (heb. ’opel), termo este que simboliza a calamidade extrema. 

Pelo v.6b, é possível notar que a “peste” traz uma devastação desmedida. Ela é 
apresentada aqui como uma “destruição”, tradução do hebraico qeteb. Em Os 13.14, 
qeteb está associado ao poder destruidor da morte, por isso também pode ser tradu-
zido como “mortandade” (ARA) Portanto, é possível afirmar que a “peste” contagio-
sa impõe uma alta taxa de mortalidade, a ponto de derrubar milhares (v.7). 

De acordo com o v.7, milhares de pessoas sucumbem a essa enfermidade 
mortal. Trata-se, portanto, de uma epidemia, uma doença infecciosa que atinge 
toda uma população. 

Portanto, a promessa dos v.3-7 é que o israelita piedoso seria protegido por 
Deus das epidemias mortais, que poderiam advir sobre a população de Israel.  

Notemos agora o v.10. Propomos aqui a seguinte tradução do hebraico:

“Não sucederá14 para ti um mal,
   e uma praga não se chegará em tua tenda”. 

A primeira frase (v.10a) precisa ser devidamente comprendida. As nossas 
traduções em língua portuguesa podem sugerir que o crente piedoso está livre de 
todo mal: “Nenhum mal te sucederá”. Entretanto, o pronome indefinido “nenhum” 

14anah II pual imperfeito, “suceder, sobrevir” (Sl 91.10; Pv 12.21). Nelson Kirst et. al., 
Dicionário hebraico-português e aramaico-português (São Leopoldo/Petrópolis, Sinodal/Vozes, 
2003, 16a edição) p. 14.



16

não aparece no texto hebraico, que, na verdade, refere-se a “um mal” do qual o fiel 
poderia ser livre. O substantivo “mal” (hebr. ra‘ah) não é precedido por artigo defi-
nido, o que na gramática hebraica sugere pronome indefinido: “um mal”. Ou seja, 
o texto bíblico não promete que o crente em Javé estará livre de todo mal. Aliás, 
não apresenta-se garantias absolutas de que o fiel estaria completamente livre do 
mal. Na verdade, o v.15 pressupõe que ele experimentará “angústia” (hebr. tsarah, 
“aperto”, “aflição”). Também é preciso observar que mesmo os israelitas piedosos 
estavam sujeitos à “praga” (Sl 38.11[12]). 

A segunda frase do verso (v.10b) explica que o “mal” seria “uma praga”. O 
termo hebraico nega tem o sentido de “doença”. Em 1Rs 8.38, o termo é sinôni-
mo de mahalah, “doença”, “enfermidade”. Trata-se de um “golpe”, normalmente 
aplicado por Deus. Na mentalidade do Antigo Testamento a enfermidade é uma 
forma de punição divina (Gn 12.17; Êx 11.1; Pv 6.33; Sl 38.11[12]; 39.10; 1Rs 
8.37; cf. Nm 12.10; 2Sm 12.15; 2Cr 21.14,15; Is 53.8).15

Portanto, ainda que o agente do mal não seja especificado no Salmo 91.10, não 
é difícil concluir, à luz de outras passagens do Antigo Testamento, que tal agente 
seria o próprio Deus, que traria enfermidades e calamidades sobre os israelitas im-
penitentes (cf. 2Cr 7.13; Am 4.10). Sendo assim, o Sl 91.10 está afirmando que, 
quando Deus trouxesse “um mal” para punir Israel, os israelitas piedosos poderiam 
buscar refúgio em Deus como forma de não ser atingido por esse mal (a peste). 

Para se compreender melhor as razões porque Deus poderia acometer seu 
povo com enfermidades, é preciso entender o que as cláusulas da aliança mosaica 
declaram acerca desses males. O interesse do presente artigo, para fins de inter-
pretação do Salmo 91, é observar aquelas maldições na forma de enfermidades, 
que seriam enviadas para o Israel desobediente.  

O Salmo 91 no contexto da aliança mosaica  

No Antigo Testamento, Deus fez sucessivas alianças. Os estudiosos propõem várias 
formas para se compreender essas alianças, e uma delas apresenta o seguinte esquema16: 

15Leonard J. Coppes, in: R. Laird Harris; Gleason L. Archer Jr., Bruce K. Waltke 
(organizadores), Dicionário internacional de teologia do Antigo Testamento (São Paulo, Vida 
Nova, 1998), verbete 1293a, p. 918.

16O. Palmer Robertson, O Cristo dos Pactos, 2ª edição (São Paulo: Cultura Cristã, 2011).



17

Adão: a aliança do começo (Gn 3.14-19); 
Noé: a aliança da preservação (Gn 6.18; 9.1-19); 
Abraão: a aliança da promessa (Gn 15.18; 17.11); 
Moisés: a aliança da lei (Êx 34.27); 
Davi: a aliança do reino (2Sm 7.13-16); 
Cristo: a aliança da consumação (Lc 22.20; cf. Jr 31.31-34). 

Algumas dessas alianças (aliança abraâmica, aliança mosaica, aliança daví-
dica) fazem parte de um pacto maior que Deus estabeleceu com o povo de Israel, 
no contexto da história da salvação em que Javé elegeu Israel para ser a nação que 
traria o Messias Salvador ao mundo. 

Conforme se nota, uma dessas alianças com Israel foi a mosaica17. Após 
libertar o povo de Israel do Egito, Javé conduziu-o até o monte Sinai, onde fir-
mou uma aliança com ele. O propósito do pacto foi constituir Israel como uma 
propriedade particular e exclusiva de Javé, sendo que, para que tal condição fosse 
mantida, o povo do pacto deveria obedecer às cláusulas impostas por Javé (Êx 
19.5-6). As regulamentações, os estatutos e os mandamentos (os dez manda-
mentos e as demais leis estabelecidas no monte Sinai) funcionariam, a partir dali, 
como elementos que estabeleciam as diretrizes para Israel se relacionar com o 
Deus da aliança. O pacto estabelecido ao pé do monte Sinai foi renovado no livro 
do Deuteronômio, 38 anos depois, quando, após a geração que saíra do Egito 
tombar no deserto por causa da incredulidade, a nova geração de israelitas, agora 
acampada nas campinas de Moabe, preparava-se para entrar na Terra Prometi-
da.  O Deuteronômio relembra aos israelitas que a permanência deles em Canaã 
estaria condicionada à obediência às cláusulas da aliança, e tal obediência seria 
motivada pelo amor e temor deles a Javé, o Deus da aliança que os libertou do 
Egito por causa do seu amor fiel e os escolheu para ser o povo da aliança. 

Antes de analisar a relação entre o Salmo 91 com a lei mosaica, convém per-
ceber a aproximação entre esse Salmo e o Salmo precedente (o Salmo 90). A últi-
mas pesquisas na área do Antigo Testamento, especialmente aquelas que abordam 
o livro dos Salmos, recomendam a aproximação entre os Salmos. É importante 

17Para mais detalhes acerca da aliança mosaica, veja O. Palmer Robertson, O Cristo 
dos Pactos, p. 139-164. 



18

perceber como um salmo está relacionado com o outro que vem antes e depois. 
Sendo assim, é importante notar a relação entre o Salmo 91 e o 90. Este Salmo 
(o 90) foi escrito por Moisés. A figura de Moisés parece estar implícita também 
no Salmo 91. Vejamos: 

1.	 O Salmo 91 guarda uma memória da época que Israel no deserto.  
A “tenda” referida no v.10 é uma morada de nômades, o mesmo tipo 
de morada que abrigou os israelitas durante os 40 anos de jornada  
no deserto. 

2.	 A imagem de Deus como uma sombra (Sl 91.1). Naquele deserto abra-
sador, os israelitas precisavam de uma sombra, e o Senhor era a própria 
sombra para eles (Sl 105.39). 

3.	 Também é importante notar que a promessa do verso 4 (“Cobrir-te-á 
com as suas penas, e, sob suas asas, estarás seguro”), que apresenta a 
imagem de Deus como uma águia que voaje sobre seus filhotes, mantém 
clara relações com Dt 32.11:  “Como a águia desperta a sua ninhada e 
voeja sobre os seus filhotes, estende as asas e, tomando-os, os leva sobre 
elas”. O salmista conhecia o Deuteronômio, e faz alusão ao cântico de 
Moisés (Dt 32.1-52). 

4.	 Tanto o Salmo 90 como o 91 apresentam Deus como “refúgio”: “o nosso 
refúgio” (90.1), “meu refúgio” (91.1,9).

Portanto, nota-se que os Salmos 90 e 91 estão interrelacionados. A figura de 
Moisés e as jornadas pelo deserto se presentificam nesses dois Salmos. 

Na verdade, conforme a hipótese desse artigo, o referencial do salmista no 
Salmo 91 é o pacto mosaico. Para evidenciar esta tese, é necessário observar como 
as pestes epidêmicas referidas no Salmo 91 são apresentadas nos livros de Moisés, 
principalmente no Deuteronômio, para então se notar as relações entre o pacto 
mosaico e o Salmo 91. Vamos a essa análise, agora. 

As cláusulas da aliança mosaica apresentam bênçãos, se Israel obedecesse, 
e maldições, caso fosse desobediente (Lv 26.3-46; Dt 7.12-24; 28.1-68). Dentre 
as promessas divinas destinadas ao Israel obediente, é importante notar aquela 
apresentada em Dt 7.15: “O Senhor afastará de ti toda enfermidade; sobre ti não 
porá nenhuma das doenças malignas dos egípcios, que bem sabes; antes, as porá 



19

sobre todos os que te odeiam.” Javé livraria Israel da “peste” (hebr. deber) caso as 
cláusulas na aliança fossem obedecidas pelo povo. 

É importante notar, ainda, outras passagens do Deuteronômio que apresen-
tam as enfermidades que poderiam vir sobre Israel, em caso de desobediência do 
povo da aliança: 

	 Dt 28.21: “O Senhor fará que a pestilência te pegue a ti, até que te con-
suma a terra a que passas para possuí-la.”. 

 Dt 28.27: “O Senhor te ferirá com as úlceras do Egito, com tumores, 
com sarna e com prurido de que não possas curar-te.” 

 Dt 28.35: “O Senhor te ferirá com úlceras malignas nos joelhos e nas 
pernas, das quais não te possas curar, desde a planta do pé até ao alto da 
cabeça”. 

 Dt 28.59-61: “59então, o Senhor fará terríveis as tuas pragas e as pragas 
de tua descendência, grandes e duradouras pragas, e enfermidades gra-
ves e duradouras; 60 fará voltar contra ti todas as moléstias do Egito, que 
temeste; e se apegarão a ti. 61Também o Senhor fará vir sobre ti toda 
enfermidade e toda praga que não estão escritas no livro desta Lei, até 
que sejas destruído.”

	 Dt 29.22: “Então, dirá a geração vindoura, os vossos filhos, que se levan-
tarem depois de vós, e o estrangeiro que virá de terras longínquas, vendo 
as pragas desta terra e as suas doenças, com que o Senhor a terá afligido”. 

 Dt 32.24a: “Consumidos serão pela fome, devorados pela febre e peste 
violenta”.

O objetivo das enfermidades era o extermínio com vistas a diminuir a po-
pulação de Israel, conforme declara Dt 28.62: “Ficareis poucos em número, vós 
que éreis como as estrelas dos céus em multidão, porque não destes ouvidos à voz 
do Senhor, vosso Deus.”. Quando Javé fez aliança com Abraão, prometeu que os 
israelitas seriam uma multidão incontavél, tal qual as estrelas do céu (Gn 15.5). 
Portanto, reduzir a população de Israel é o reverso da promessa feita a Abraão, 
e isso certamente significa que as maldições seriam um sinal de que Israel havia 
quebrado a aliança firmada por Deus com ele. De fato, a quebra da aliança é o 
que atrairia as maldições: “Trarei sobre vós a espada vingadora da minha aliança; 



20

e, então, quando vos ajuntardes nas vossas cidades, enviarei a peste para o meio de 
vós, e sereis entregues na mão do inimigo” (Lv 26.25).

O ensino do Deuteronômio aos israelitas que estavam entrando na Terra 
Prometida era muito claro: as “palavras da aliança” (Dt 29.1) identificam-se com 
as “palavras desta maldição” (Dt 29.19), e Israel atrairia sobre si essas maldições 
publicadas no Deuteronômio (Dt 29.27), e, além disso, sua rebeldia se configura-
ria como quebra da aliança que o Senhor havia feito com eles (Dt 29.25).

Por isso, através do profeta Jeremias, Javé declara: “Enviarei contra eles a es-
pada, a fome e a peste, até que se consumam de sobre a terra que lhes dei, a eles e 
a seus pais.” ( Jr 24.10; cf. Jr 14.12; 21.7,9; 27.8,13; 19.7-8; 32.24,36; 34.17; 38.2; 
42.17,22; 44.13). O anúncio jeremiano de desgraça fundamenta-se na aliança 
mosaica; a razão da calamidade é a quebra da aliança ( Jr 11.1-14; cf. Jr 7.21-28). 

Portanto, quando Israel ou algum israelita desobedecia a alguma ordem pre-
ceituada nos livros de Moisés (Pentateuco), estaria sujeito a sofrer severas pena-
lidades por Javé, que viriam não somente na forma de guerras, fomes, exílios e 
pestes (Nm 25.1-9; cf. 2Sm 24.13,15).

Violar a lei mosaica poderia acarretar sérias consequências. Há casos de in-
divíduos que foram penalizados por descumprirem algum preceito da lei: 

1.	 O próprio Moisés (ou seu filho) quase foi morto por Javé, devido à ne-
gligência quanto à ordenança da circuncisão (Êx 4.24-26). 

2.	 Certo homem foi apedrejado pela congregação de Israel por violar o sá-
bado (Nm 15.32-36). Aquele desventurado sofreu a penalidade prevista 
pela lei de Moisés (Êx 31.14; 35.2). 

3.	 Um homem dos filhos de Israel e uma prostituta sagrada dos moabitas 
foram mortos por despertar a ardente ira de Javé (Nm 25.6-8). 

4.	 Uzias ficou leproso porque orgulhosamente tentou usurpar a função sa-
cerdotal (2Cr 26.16-23).  

O Salmo 91 parece afirmar que, quando Javé infligisse sobre o Israel nacio-
nal as pragas previstas na lei mosaica, decorrentes da desobediência, poderia haver 
livramento para aqueles israelitas piedosos que não seguissem a mesma conduta 
ímpia dos seus compatriotas. Assim, a hipótese aventada nesse artigo é que os 
v.3-7,10 do Salmo 91 estão reiterando a promessa de Dt 7.15.



21

No v.7, o Salmo 91 pressupõe uma situação em que uma multidão estaria 
sendo atingida pela peste mortal, mas a praga não chegaria perto do fiel que se 
abriga à sombra do Onipotente. O crente israelita contemplaria com seus pró-
prios olhos a ruína dos “ímpios”, mas não sofreria o mesmo destino deles (v.8). 
Os “ímpios” (v.8) são os infratores da aliança; são israelitas que cometiam sérios 
delitos contra Deus e contra o próximo, e perturbavam a ordem social (Sl 1; Mq 
3.1-12; 6.9-16; Hc 1.4). 

Ou seja, quando Deus infligisse o seu povo com enfermidades mortais, re-
sultantes de uma conduta ímpia (como aquela narrada em Nm 25), naquela si-
tuação em que mil e dez mil caíssem, o israelita temente a Javé teria sua vida 
preservada. Portanto, o que o salmista está dizendo aqui no Salmo 91 é que a 
maldição declarada no livro do Deuteronômio (cf. Dt 29.27) não recairam sobre 
aqueles que confiam em Deus e buscam a proteção Nele. 

É verdade que quando Javé trouxe sobre o seu povo uma das maldições do 
livro da lei (o exílio babilônico), de certa forma todos indistintamente (justos e 
ímpios) foram penalizados. Homens de Deus, como Daniel (e seus amigos) e 
Ezequiel foram levados para o cativeiro na Babilônia. Mesmo assim, os exilados 
receberam promessas de redenção (cf. Jr 24). Lá na Babilônia o remanescente fiel 
foi preservado e a promessa de longevidade declarada no final do Salmo 91 (v.16, 
também Sl 92.12-15) certamente se estendia a eles. 

Para explicitar o argumento do presente artigo, convém, novamente, aproxi-
mar o Salmo 91 ao Salmo 90. O Salmo 90 apresenta “o poder da tua ira”, da “tua 
cólera” (v.11); Moisés clama por compaixão (v.13), pois Javé afligiu o seu povo 
(v.15). A ira de Deus sobre o povo de Israel no deserto, apresentada no Salmo 
90, possivelmente precisa ser identificada com aquelas situações em que Javé der-
ramava suas pragas contra seu povo rebelde (Nm 25.3,9). No Salmo 90, Moisés 
ora para que Javé manifeste compaixão ao seu povo. No Salmo 91, por sua vez, o 
israelita deveria orar para ser livre das pestes (Sl 91.15). 

As razões do livramento e as promessas de Javé: Sl 91.14-16

No final do Salmo 91, apresenta-se a razão do livramento (v.14) e as promessas 
de Javé (v.15-16). 

O v.9 já antecipa a justificativa do livramento. A preposição no início do ver-
so, “pois”, “porque” (hebr. ki), apresenta a razão porque Javé livraria da peste/praga: 



22

“Pois tu (dizes): O Senhor é o meu refúgio; fazes do Altíssimo a tua morada”. 
Abrigando-se à sombra do Altíssimo e confiando Nele (v.1-2), o crente israelita 
poderia ser salvo das epidemias. 

O v.14 apresenta outras duas razões do livramento:

“Porque em mim se apegou com amor, eu o livrarei;
  coloca-lo-ei em um lugar seguro18, porque conhece o meu nome.”  

À semelhança do v.9, este v.14 também apresenta a preposição “pois”, “por-
que” (hebr. ki), que ocorre no início do verso e também na segunda linha antes do 
verbo “conhecer”.  

A primeira razão porque alguém poderia ser salvo da enfermidade é o amor 
a Javé: “a mim se apegou com amor”. Esta expressão relaciona-se com Dt 6.5: 
“Amarás, pois, o Senhor, teu Deus, de todo o teu coração, de toda a tua alma e de 
toda a tua força”. Apegar-se a Deus com amor, tema muito caro ao Deuteronômio 
(Dt 6.5; 10.12; 11.1), é reiterado pelo salmista como a razão porque Javé livraria 
os israelitas piedosos das enfermidades mortais. 

A segunda razão do livramento é afirmada na segunda linha do verso: “porque 
conhece o meu nome”. “Conhecer” (hebr. yada), aqui, não é um saber meramente 
racional, mas um conhecimento experimental, fruto de um relacionamento íntimo. 
O “nome” de Deus é uma referência à Pessoa de Deus. Em Deuteronômio 12, lemos 
que Javé escolheu um lugar, provavelmente Jerusalém, para ali fazer habitar o seu 
nome (Dt 12.5). Aqui no Salmo 91, aquele que declara “o Senhor é meu refúgio” 
se relaciona com Deus pessoalmente, possui um relacionamento íntimo com Javé 
através do culto ministrado em Jerusalém, conforme preceituado no Deuteronômio.

A expressão “coloca-lo-ei em um lugar seguro” (v.14) reafirma os v.1-2, só 
que nos v.1-2 é o fiel que busca refúgio em Deus, enquanto que aqui no v.14 é o 
próprio Javé que promete colocar o fiel em um lugar seguro. 

O v.15 apresenta outra razão do livramento: o clamor, a oração. 

“Ele clamará a mim, e eu lhe responderei; 
   eu estarei com ele na angústia, 
    livrá-lo-ei e o glorificarei. 

 18shagab piel imperfeito, “pôr em lugar alto/seguro”.



23

A oração poderia livrar os israelitas das calamidades descritas nas cláusulas 
da aliança. Quando Deus derramava o seu juízo sobre Israel, trazendo sobre seu 
povo impenitente as maldições do livro da aliança, havia a expectativa de livra-
mento, no caso de Israel clamar a Javé por socorro. É o que se lê na oração de 
Salomão lemos em: 

37 Quando houver fome na terra ou peste, quando houver crestamento ou ferru-
gem, gafanhotos e larvas, quando o seu inimigo o cercar em qualquer das suas 
cidades ou houver alguma praga ou doença, 38 toda oração e súplica que qual-
quer homem ou todo o teu povo de Israel fizer, conhecendo cada um a chaga do 
seu coração e estendendo as mãos para o rumo desta casa, 39 ouve tu nos céus, 
lugar da tua habitação... (1Rs 8.37-39a; Cf. 2Cr 6.28).

A mesma perspectiva é esboçada na oração de Josafá: “Se algum mal nos 
sobrevier, espada por castigo, peste ou fome, nós nos apresentaremos diante desta 
casa e diante de ti, pois o teu nome está nesta casa; e clamaremos a ti na nossa 
angústia, e tu nos ouvirás e livrarás.” (2Cr 20.9). 

Tudo indica que o Salmo 91 está alinhado ao pensamento de 1Rs 8.37-39 e 
2Cr 20.9 (cf. 2Cr 7.14; 30.20; 32.24-26; 33.10-13). Assim, mesmo quando Deus 
derramasse seu furor contra Israel, aqueles que se apegassem a Ele com amor e 
clamassem a Ele não seriam afetados pelas maldições decorrentes da desobedi-
ência (Sl 91.14-16; cf. Am 7.1-6; Ez 22.30). No v.16a do Salmo 91 Javé promete 
longevidade. Livre da epidemia mortal, o israelita piedoso poderia ter uma vida 
longa sobre a terra da promessa (Dt 6.2). Desse modo, Javé manifestaria a sua 
“salvação” (v.16b), a preservação da vida, o livramento das pestes.

É importante ainda notar outra passagem do Antigo Testamento em que 
Javé promete livramento aos fiéis, quando o Israel nacional sofresse as sanções 
impostas pelo livro da aliança. Trata-se de um texto de Jeremias:   

8 A este povo dirás: Assim diz o SENHOR: Eis que ponho diante de vós o 
caminho da vida e o caminho da morte. 9 O que ficar nesta cidade há de morrer 
à espada, ou à fome, ou de peste; mas o que sair e render-se aos caldeus, que vos 
cercam, viverá, e a vida lhe será como despojo. 10 Pois voltei o rosto contra esta 
cidade, para mal e não para bem, diz o SENHOR; ela será entregue nas mãos 
do rei da Babilônia, e este a queimará. ( Jr 21.8-10). 



24

Jeremias já havia anunciado a vinda do “mal” (exílio e outras calamidades) 
sobre Jerusalém ( Jr 14.12; 19.7-9; 21.7; 24.10; etc.). Naquela circunstância, Deus 
estava trazendo os caldeus, bem como a fome e as pestes, para destruírem a ca-
pital de Judá. Contudo, aqueles que se entregassem aos caldeus teriam suas vidas 
preservadas (21.9). Ainda que Judá sofresse as sanções impostas por Javé, alguns 
teriam suas vidas por desposo (cf. Jr 45.4-5). 

Portanto, havia esperança de salvamento, mesmo em meio às calamidades. O 
Salmo 91 deve ser situado nessas expectativas de livramentos dos flagelos impos-
tas por Javé ao Israel desobediente. 

A relevância do Salmo 91 para a Igreja

Antes de notar a relevância do Salmo 91 para a igreja, é preciso ponderar que a 
promessa do livramento das “pragas”, conforme apresentada no Salmo 91, des-
tinava-se exclusivamente para o Israel do Antigo Testamento, e não se aplica à 
comunidade da nova aliança (Igreja) no mesmo sentido como se aplicava ao Israel 
nacional da antiga aliança. Para se confirmar essa afirmativa, é necessário voltar 
os olhos novamente ao Deuteronômio. Neste livro, Moisés refere-se às “pragas 
desta terra” e às “suas doenças” (Dt 29.22), como sinal de que “a ira do Senhor 
se acendeu contra esta terra” (Dt 29.27). Não podemos perder de vista um im-
portante detalhe aqui. As “pragas” e as “doenças” viriam contra a terra de Israel, 
especificamente: “contra esta terra” (note o pronome demonstrativo “esta”). Isso 
porque Deus havia feito aliança com o Israel nacional, que habitava naquela terra. 
Do mesmo modo como as bênçãos da aliança se destinavam exclusivamente ao 
Israel nacional (Dt 28.1-14), as maldições, de igual modo, destinavam-se a esse 
povo do pacto (Dt 28.15-68). 

As ordens preceituadas em Deuteronômio foram dadas para Israel, e não 
para Igreja. Consequentemente, as penalidades que viriam sobre Israel, em caso 
de desobediência, não se aplicam mais para a igreja. É preciso prestar atenção 
ao que o próprio texto bíblico afirma: “Hoje, o SENHOR, teu Deus, te manda 
cumprir estes estatutos e juízos” (Dt 26.16; cf. Dt 7.12). Notemos bem: “estes 
estatutos e juízos”. Novamente o pronome demonstrativo aqui não pode ser ig-
norado: “estes” (também em Dt 7.12). Seriam “as palavras desta lei” (Dt 28.58, 
61) que atrairiam as maldições de Javé sobre Israel, dentre essas maldições, as 
enfermidades mortais. Ou seja, aqueles mandamentos especificamente elencados 



25

no livro de Deuteronômio (também em Êxodo, Levítico e Números) deveriam 
ser observados pelos israelitas quando de posse da Terra Prometida. Citemos só 
alguns aqui: extermínio dos falsos profetas e dos idólatras (Dt 13), leis de pureza 
e impureza (Dt 14.3-21), celebração das festas (Dt 16). Se os cristãos hoje fossem 
colocar em prática a lei do extermínio dos falsos profetas e idólatras certamente 
seriam tratados como assassinos, e com razão. 

O povo da nova aliança não está mais sujeito a essas e outras penalidades 
previstas na lei de Moisés, porque não obedece mais a lei de Moisés em sua to-
talidade. Deus não matará nenhum cristão por causa da lei da circuncisão, nem 
ordenará à igreja apedrejar alguém por descumprir o sábado.

Portanto, as maldições que poderiam vir sobre o Israel desobediente, bem 
como as bênçãos ao Israel obediente, estavam estritamente relacionadas com os 
estatutos apresentados nas cláusulas da aliança mosaica. Caso a Igreja reivindique 
as bênçãos da aliança mosaica, também precisará reivindicar suas maldições, e tal 
prerrogativa exigiria à comunidade da nova aliança a obediência irrestrita a todos 
os mandamentos e estatutos preceituados nos livros de Moisés, o que certamente 
confrontaria uma das afirmativas centrais do Novo Testamento, qual seja, os as-
pectos cerimoniais e ritualísticos da lei se tornaram obsoletos pela obra de Cristo.  

É importante destacar que algumas ordens e promessas de Deus para o Is-
rael do Antigo Testamento não se aplicam mais à Igreja. Por exemplo, Deus or-
denou os israelitas entrarem na terra de Canaã e exterminarem completamente 
os cananeus, com a promessa de que estaria com eles nas batalhas que trava-
riam naquela terra. É muito óbvio que essa ordem e promessa divinas, conforme 
sua configuração no Antigo Testamento, não se aplica mais para o povo da nova 
aliança. Deus não ordena que os cristãos saíam à guerra contra seus inimigos, nem 
ordena que eles destruam cidades e matem seus habitantes, nem promete que 
estará com eles caso eles saíam a subjugar povos e nações atuais. Deus não ordena 
à sua Igreja para marchar em torno de alguma cidade por sete dias, uma vez por 
dia e sete vezes no sétimo dia, sob a promessa de que as muralhas dessa cidade 
ruirão ( Js 6). Essa foi uma ordem e promessa dadas em um contexto histórico 
específico da conquista da Terra Prometida. Essa ordem e promessa eram restritas 
à comunidade da antiga aliança, no estágio da história da salvação em que Deus 
estava levantando Israel para ser o povo através do qual o Messias nasceria para 
trazer salvação para a humidade. 



26

Deus não tem uma aliança com as nações atuais como tinha com a nação de 
Israel no Antigo Testamento. Compreendendo-se adequadamente essa questão, 
chega-se a uma implicação fundamental: a pandemia do coronavírus (e outras 
pestes que devastaram a humanidade no passado) não pode ser interpretada como 
quebra da aliança e, consequentemente, não podem ser vistas como sanções de 
Deus. Aqueles que sofriam as pragas preceituadas nos livros de Moisés eram os 
“ímpios” (Sl 91.8). Ora, aqueles que hoje contraem o coronavírus são “ímpios” 
no mesmo sentido do Antigo Testamento? Absolutamente não. Chamar de “ím-
pios” aqueles que são vitimados pelo COVID-19 seria não somente um desvio da 
correta interpretação bíblica, mas também uma violência à solidariedade. Idosos 
e doentes crônicos (principais vítimas do coronavírus) certamente não podem 
ser classificados como iníquos e corruptos no mesmo sentido dos ímpios na co-
munidade israelita. Até porque não precisa ser muito inteligente para constatar 
que os crentes piedosos também têm morrido por causa do vírus (e por outras 
enfermidades), enquanto que muitos ímpios têm suas vidas preservadas desse 
mal. Passada a epidemia, os criminosos e corruptos continuarão seus desserviços 
à sociedade, enquanto que muitos justos terão sido exterminados. Na verdade, a 
pandemia tem matado justos e ímpios, cristãos e não cristãos, indistintamente.  

Por outro lado, precisamos responder honestamente à seguinte questão: a 
pandemia do coronavírus foi enviada por Deus? Ora, se o Altíssimo é Soberano 
sobre tudo e sobre todos (e de fato Ele é), se nenhum passarinho cai em terra sem 
a permissão de Deus (Mt 10.29), se Dele, e por meio Dele e para Ele são todas 
as coisas (Rm 11.36), então não podemos negar que Deus enviou ou permitiu o 
coronavírus para que algum dos propósitos sejam cumpridos na história atual.  

Feitas essas constatações, é necessário ainda tecer uma ponderação. O Salmo 
91, apesar de precisar ser lido no contexto da aliança mosaica e ter sido dirigido 
originalmente a Israel, não pode jamais ser menosprezado pelos cristãos. Esse Sal-
mo afirma o cuidado providencial de Deus sobre seus filhos, e certamente a Igreja 
só está de pé porque o Senhor é o seu refúgio e abrigo. Baseado no Salmo 91.10, e 
na própria oração do Pai-nosso (Mt 6.13), precisamos orar para Deus nos livrar do 
mal. Não precisamos temer mal algum porque nosso Supremo Pastor está conosco 
(Sl 23.4). O próprio Jesus se fundamentou no Salmo 91 ao comissionar os setenta 
discípulos: “Eis aí vos dei autoridade para pisardes serpentes e escorpiões e sobre 
todo o poder do inimigo, e nada, absolutamente, vos causará dano” (Lucas 10.19). 



27

Cristo retomou a promessa do Sl 91.13. Quando o Senhor promete que “nada, ab-
solutamente, vos causará dano” não está afirmando que os pregadores do evangelho 
não poderiam sofrer sérios danos por causa da pregação do evangelho (cf. Jo 21.19; 
At 12.1-2), mas simplesmente está assegurando que as forças do mal não poderão 
impedir o avanço do evangelho. A antiga serpente tenta a todo custo derrubar a 
Igreja de Cristo (Ap 12), mas, ao final, o Cordeiro e Sua igreja prevalecerão.  

Com base no Sl 91.3-7, 10, o cristão certamente pode orar suplicando para que 
Deus o livre das enfermidades. Sobretudo em uma situação de pandemia, o povo de 
Deus precisa renovar seu compromisso com a oração, levantando um clamor para 
que o Altíssimo nos livre das epidemias e das calamidades geradas por elas. Por outro 
lado, é necessário sempre se lembrar que Deus nunca prometeu que a Igreja estaria 
completamente livre das enfermidades. Neste ponto, é importante recordar que vi-
vemos em um mundo amaldiçoado por causa do pecado original (Gn 3). O próprio 
Deus decretou: “maldita é a terra por sua causa” (Gn 3.17). Note-se bem. A maldição 
sobre o cosmos é um decreto divino. Não pode ser alterado, por enquanto. Está de-
cretado que a terra e seus habitantes sofreriam os efeitos catastróficos por causa do 
pecado, e esse decreto não pode ser alterado até que novos céus e nova terra sejam 
criados, quando finalmente a maldição lançada em Gn 3 será extinta (Ap 22.3). 
Quando novos céus e nova terra surgirem, “não haverá mais morte, nem pranto, 
nem lamento, nem dor” (Ap 21.4). Mas, enquanto isso não ocorrer, toda a natureza 
agoniza e sofre os efeitos do pecado (Rm 8.22), “e não somente ela, mas também 
nós, que temos os primeiros frutos do Espírito, também gememos em nosso íntimo, 
aguardando ansiosamente nossa adoção, a redenção do nosso corpo” (Rm 8.23).

Sendo assim, orações que decretam a cura ou a proteção das enfermidades 
estão totalmente desalinhadas à teologia bíblica. Nos arraiais evangélicos, é co-
mum se ouvir orações com os seguintes dizeres: “nós determinamos a cura em 
nome de Jesus”; “nós declaramos o livramento de todo o mal”, etc. Certamente 
uma das bases dessas orações é a má interpretação do Salmo 91.10. Ora, decretar 
que todo cristão será livre de todo o mal é ir contra o decreto lançado pelo próprio 
Deus em Gn 3.17. Qual dos decretos será efetivado? O decreto da maldição sobre 
a natureza que o próprio Deus lançou, ou o decreto das “orações fortes”? 

O cristão ora para ser livre das epidemias. Ora pela cura dos enfermos. Mas 
não decreta nada. Simplesmente confia, com a expectativa de que a vontade de 
Deus seja feita. 



28

É preciso ainda se lembrar que, de acordo com o Novo Testamento, as epi-
demias seriam um dos sinais da segunda vinda de Jesus (Lc 21.11; Ap 6.8). As 
pestes sinalizam que o fim virá, mas elas não apontam exatamente a proximidade 
do fim: “é necessário que primeiro aconteçam estas coisas, mas o fim não será logo” 
(Lc 21.9, itálico do autor). Note-se o final do verso: “mas o fim não será logo”. As 
epidemias só marcarão o início das dores, e não fim delas. Não é o fim, mas só o 
começo do fim. Portanto, a vinda do COVID-19 não nos autoriza a afirmar que 
Jesus voltará hoje ou na próxima semana. Sim, Cristo pode voltar, mas isso pode 
ocorrer agora ou daqui mil anos. Ele virá como um ladrão, em um momento que 
não esperamos (Mt 24.42-44). De qualquer modo, o conselho da Escritura sem-
pre é válido: precisamos estar preparados para a volta de Jesus!

Conclusão 

A confiança expressa no Salmo 91 está fundamentada na aliança que Deus fez 
com Israel, conforme relatada nos livros de Êxodo e Levítico, cujas cláusulas são 
renovadas no livro do Deuteronômio, e foram dadas por Javé no estágio da his-
tória da salvação caracterizado como antiga dispensação, quando Israel estava de 
posse da terra de Canaã. As cláusulas da antiga aliança eram nacionais, ou seja, es-
tavam estritamente relacionadas com Israel como nação. Portanto, essas palavras 
pertenciam à antiga aliança. Hoje, nós, cristãos, estamos em outra dispensação, na 
nova aliança estabelecida pelo sangue de Cristo. Nossa “terra prometida” não é a 
terra física de Israel, mas os novos céus e a nova terra que o Senhor tem preparado 
para aqueles que Nele confiam (Hb 4). 

A promessa de livramento das enfermidades, conforme apresentada no Sal-
mo 91, especialmente nos v.3-7, 10, no contexto da aliança veterotestamentária, 
estava voltada para os israelitas piedosos que clamassem a Javé por livramento 
(v.14-16). Estes fiéis poderiam ser livres das enfermidades mortais preceituadas 
no livro da aliança. 

O povo de Deus certamente precisa orar clamando pelo livramento das epi-
demias. Entretanto, o crente piedoso não pode se iludir com falsas promessas. O 
cristão, por mais piedoso que seja, está sujeito às aflições pertinentes a esse mundo 
caído. Não está livre dos efeitos cósmicos do pecado. O cristão está sujeito a aci-
dentes. Cristão também morre de câncer. Está sujeito a todo tipo de enfermidade. 
Também pega coronavírus. O cristão também fica desempregado. É assaltado por 



29

bandidos cruéis. Entretanto, possui uma certeza absoluta: o seu tesouro será pre-
servado até o Dia final (2Tm 1.12); a esperança viva domina o coração do crente, 
pois sua herança está preservada nos céus, onde Cristo o aguarda (1Pe 1.3-5). 
Aquele que crê em Cristo sempre será abrigado à sombra do Altíssimo aqui nessa 
vida, em meio às tormentas dessa vida, e para todo o sempre. Nada o separará do 
amor de Deus que está em Cristo Jesus.

Bacharel em Teologia (FTBC e FATEO/UMESP); Mestre e 
Doutor em Ciências da Religião, na área de Literatura e 
Religião no Mundo Bíblico, pela Universidade Metodista 
de São Paulo. Professor da Teológica Batista de Campinas, 
onde leciona Hebraico, Antigo Testamento, Exegese do 
Antigo Testamento e Hermenêutica Bíblica. Pastor na 
Igreja Batista Bela Vista, em Nova Odessa/SP.

Sobre o autor

Luciano R. Peterlevitz


