
56

A profundidade e os limites  
da experiência cristã

Alan B. Pieratt1*

“Em grande parte, a verdadeira religião consiste em sentimentos”.
Jonathan Edwards

Com essas palavras, Jonathan Edwards, renomado estudioso dos fenô-
menos associados aos avivamentos religiosos, desafiou-nos a ponderar 
com mais cuidado sobre a natureza e o lugar das emoções na experiência 

cristã. Entre os teólogos cristãos, o que tem recebido a maior parte da atenção é 
a doutrina, não os sentimentos. Em discussões de temas teológicos importantes, 
raramente incluem-se os sentimentos. Pense, por exemplo, no conceito cristão de 
Deus. Até há bem pouco tempo, nenhum teólogo se referia a Deus como se ele ti-
vesse emoções. Isso não seria visto com bons olhos, por ser muito antropomórfico. 
O método correto era conceber Deus exclusivamente sob aspectos de atributos 
como razão, propósito, vontade, poder e personalidade (como se esses elementos 
não fossem conceitos antropomórficos), atributos esses que podem ser racionali-
zados pelo intelecto, mediante definição e análise.

1*Alan B. Pieratt, Ph.D., missionário da C. B. International, mesma missão do Dr. Shedd. 
Foi presidente de Edições Vida Nova e professor de Teologia Sistemática na Faculdade 
Teológica Batista de São Paulo.



57

O modo certo de pensar recebeu grande parte da atenção também entre 
pastores. Dignidade, ordem e controle eram as marcas dos cultos das igrejas pro-
testantes e católicas. Os sermões concentravam-se no ensino e na persuasão por 
meio de uma argumentação cuidadosa. É claro que nem todas as emoções foram 
excluídas do culto. Até igrejas mais formais fazem uso de alguma forma de mú-
sica para incentivar sentimentos de reverência, de temor e de dependência de 
Deus. Mas, para a maioria, a igreja cristã manteve cultos de adoração de natureza 
altamente digna e de meditação. Em suma, a principal pergunta para a maioria 
dos cristãos era “em que você crê?”, em vez de “o que você sente?”.

Isso parece estar mudando na igreja de hoje. Basta que o leitor observe quan-
tos artigos das publicações denominacionais são dedicados à discussão de dons 
espirituais, de dentes de ouro ou de outras manifestações de poder espiritual. 
Uma nova ênfase na experiência religiosa parece remontar à virada do século, 
época em que o falar em línguas começou a ser usado como padrão para as ex-
periências espirituais “superiores”. Mais recentemente, ser “abatido no Espírito”, 
parece ter se tornado a experiência mais popular, embora outras também estejam 
sendo buscadas e encontradas, incluindo “... pranto, choro, expressões de louvor 
longas e efusivas, tremores, estremecimentos, quietude, contorções do corpo, que-
das (às vezes mencionadas como “ser abatido no Espírito”), risos ou saltos. Outros 
fenômenos são mais sutis: leves tremores, vibração das pálpebras, ligeiras transpi-
rações, brilho no rosto, arrepios e respiração lenta e profunda”.

A alta incidência desses tipos de experiência parece constituir uma grande 
transformação no que muitas pessoas esperam hoje da espiritualidade cristã.

Não pretendo afirmar que a tradição teológica do passado estava errada em 
certo sentido, por não dedicar mais atenção à questão da experiência religiosa. Em 
cada época, a teologia responde às perguntas que lhe são apresentadas. Os protes-
tantes têm evitado grandemente o assunto da experiência religiosa, porque até há 
bem pouco tempo não se tratava de algo urgente. Além disso, a experiência religio-
sa não constitui questão que se preste naturalmente ao estudo teológico. Os dados 
em geral são altamente inverificáveis e, portanto, difíceis de avaliar. São como a 
própria vida imprevisível e ilógica, difícil de encaixar dentro de um tratamento 
sistemático. Contudo, creio que as ferramentas da teologia podem ajudar a clarear 
as águas turvas da experiência religiosa, na medida em que os próprios sentimentos 
fornecem a motivação para que se continue o estudo dessas experiências.



58

Antes de apresentar o argumento desse ensaio, é importante observar que os 
sentimentos, por natureza, autenticam a si mesmos. Em outras palavras, aqueles 
que passaram por experiências espirituais profundas julgam-nas plenamente con-
vincentes. A menos que sejam interpretadas pela Bíblia, as pessoas que as têm (e 
deve-se destacar que nem todos os cristãos passam por isso) gozam de liberdade 
para fazer o que bem entender com elas. Creio que as Escrituras não são o único 
critério pelo qual o cristão pode julgar a doutrina e a experiência (há também 
a tradição e a autoridade eclesiásticas), mas são o critério decisivo. Esse ponto é 
crucial neste ensaio. Se não basearmos nossas experiências e nossas doutrinas nas 
Escrituras, nos tornaremos susceptíveis às nossas experiências, ou à falta delas, e/
ou à alegação de que alguém encontrou alguma coisa nova e superior a perene 
afirmação das seitas. Portanto, concordo com Norman Geisler em que “todas as 
experiências, sejam elas normais, sejam anormais, precisam ser interpretadas pela 
Bíblia...”. Empregando-se a figura hoje comum de um círculo hermenêutico, as 
Escrituras situam-se no início e no fim do círculo que se move entre a experiência 
e a Bíblia.

O argumento deste ensaio será edificado em torno de dois princípios opos-
tos entre si, embora creia eu que um complemente o outro. Na terceira e última 
parte, chegarei a algumas conclusões. Conforme mostra o título deste ensaio, os 
dois princípios podem ser resumidos pelo uso das metáforas de “profundidade” 
e “limites”. O primeiro é que as emoções e as experiências associadas à fé cristã 
não são simplesmente epifenômenos, mas têm uma dimensão de profundidade 
arraigada no mundo espiritual invisível. Portanto, elas têm sua importância e não 
devem ser condenadas como estranhas à vida cristã. O segundo princípio é que 
essas mesmas emoções e experiências têm suas limitações na capacidade de pro-
duzir fé ou de trazer transformações permanentes à vida de quem as experimenta. 
Como veremos, até uma visita pessoal do Deus Todo-Poderoso não traz obriga-
toriamente fé ou salvação. Portanto, as experiências espirituais têm importância 
limitada e não devem ser buscadas como a coisa mais importante da vida cristã. 
Consideraremos cada ponto com mais detalhes.

A PROFUNDIDADE DA EXPERIÊNCIA RELIGIOSA CRISTÃ

A locução “dimensão de profundidade” é empregada há mais de um século entre 
filósofos e teólogos para descrever o elo da vida humana com um reino espiritual 



59

invisível. Às vezes, esse elo torna-se visível por meio de diferentes tipos de ma-
nifestações físicas e emocionais. Entre os exemplos nas Escrituras estão visões, 
sonhos, transes e sentimentos extáticos de todo tipo. Essas experiências podem 
ser classificadas em três categorias gerais que diminuem de intensidade e aumen-
tam em frequência: a primeira abrange as experiências resultantes de um contato 
direto com Deus ou com um de seus mensageiros. Isso pode se dar na forma de 
revelação de um “Deus em pessoa”, à semelhança do que ocorreu no monte Sinai 
(Êx 19). Mas também dentro dessa categoria estão as ocasiões em que Deus fala 
por meio de visões ou de sonhos (Is 6.16). No segundo grupo encontram-se os 
sentimentos e as emoções que surgem de uma atuação ou de uma capacitação 
especial promovida pelo Espírito. Tal pode acontecer com indivíduos ou com 
grupos inteiros de pessoas num dado momento. Essas visitações são menos im-
pressionantes, mas ainda assim produzem efeitos claramente visíveis. Por fim, há 
aqueles sentimentos e emoções que surgem em resposta às propriedades da fé 
cristã ou como parte da vida cristã. Não são muito intensos, mas comuns a todos 
os que aceitam essa fé como verdade pela qual viver.

Quanto ao primeiro tipo de experiência, a intuição deixa claro, mesmo an-
tes de se considerarem casos específicos, que o contato direto com Deus ou com 
seus mensageiros produz a mais intensa das experiências religiosas. Seja um anjo 
enviado por Deus, seja o anjo do Senhor, ou seja, “o Senhor”, a presença de Deus 
ou de um de seus mensageiros sempre causa nos seres humanos reações físicas e 
emocionais impressionantes. Os efeitos variam um pouco, mas sempre incluem 
expressões de temor (Êx 19.16,17; cf. At 7.32; Hb 12.21). Muitas vezes o efeito 
é tão forte que a pessoa que passa pela experiência não consegue se mexer ou se 
levantar, paralisada no lugar ou esgotada, sem forças ( Js 5.14; Jz 6.22; Ez 1.28; 
3.23; Dn 8.17; 10.8, 10, 15). A essa incapacitação física às vezes soma-se uma 
sensação de falta de mérito pessoal tão intensa que se sente como provável uma 
destruição repentina (Is 6.16). Entre os outros efeitos estão confusão e incerteza 
(Dn 10.7; At 9.7), náusea e doença (Hc 3.16; Dn 8.27), silêncio atônito (Ez 3.15) 
e profunda agitação acompanhada de tremores e estremecimento ( Jó 4.12-17; Is 
21.3). Quanto às visões, elas com frequência vêm por meio de algum transe ou 
o provocam, à semelhança dos casos de Pedro (At 10.10; 11.5) e de Paulo (At 
22.17). Há vezes em que as visões, aparentemente, são recebidas sob condições de 
consciência normal, mas ainda causam completa perda de controle físico. Parece 



60

ser esse o caso em Apocalipse 1.17, em que João vê o Cristo glorificado e diz: 
“Quando o vi, caí a seus pés como morto”. Em todos os relatos, o padrão é de 
completa debilitação física acompanhada por uma sensação de medo esmagador 
e de indignidade.

Tais reações diante da presença de um ser divino são compatíveis com o 
conceito bíblico da natureza exaltada de Deus e de seus mensageiros. A Bíblia 
apresenta o reino do céu e seus habitantes como elementos superiores à presente 
ordem (Mt 11.11), e o contato com eles faz invariavelmente que os que pas-
sam pela experiência fiquem atônitos. Numa citação que servirá para resumir os 
efeitos da primeira categoria, Jonathan Edwards escreve: “É lógico supor que, se 
agrada um pouco a Deus remover o véu e deixar que a luz penetre a alma, ofere-
cendo uma contemplação das coisas excelentes do outro mundo em sua grandeza 
infinita e transcendente, essa natureza humana, como a relva, como a folha que se 
agita, como a flor frágil que murcha, deve cambalear diante de tal cena. Ai de nós, 
pois somos pó e cinza em face da visão da terrível ira, da glória infinita e do amor 
de Deus. Não é de admirar que esteja escrito no Antigo Testamento: ‘... homem 
nenhum verá a minha face, e viverá’ (Êx 33.20)”.

Em suma, o contato direto com Deus ou com seus mensageiros provoca 
reações simplesmente esmagadoras na natureza humana.

O segundo tipo de experiência espiritual é constituído por aquelas emoções 
e sentimentos associados às capacitações ou influências especiais promovidas pelo 
Espírito. Nesses casos, a experiência não é tão debilitante, embora não sejam in-
comuns as expressões de temor e tremor (Sl 2.11; 119.120; Is 21.4; 66.5). Às 
vezes, a presença do Espírito é descrita como de efeito contrário, isto é, traz uma 
sensação de força e de zelo por Deus. Assim foi com Josué (Nm 27.18, 19; 32.12; 
Dt 34.9) e com Gideão ( Jz 6.34; 7.15). Em outras ocasiões, o sentimento parece 
ser de embriaguez. Os que se encontram assim dominados podem se sentir des-
coordenados, ter dificuldade para se movimentar e precisar de ajuda para andar, 
podendo ainda haver pranto, gemidos ou soluços.

A história do rei Saul é um bom exemplo. Logo depois de ter sido ungido 
por Samuel como o primeiro rei de Israel, ele recebeu uma porção especial do Es-
pírito, como testemunho da legitimidade da unção. Na descrição do texto de 1Sa-
muel 10, afirma-se que ele se encontrou com um grupo de profetas, “o Espírito de 
Deus se apossou de Saul, e ele profetizou no meio deles” (v. 10). Não se identifica 



61

o que está implicado no termo profetizar, mas provavelmente incluía algum tipo 
de comportamento de êxtase, pois a alteração por ele sofrida foi imediatamente 
identificada como própria dos profetas daquela época. A transformação foi tão 
perceptível que as pessoas começaram a perguntar: “Que é isso que sucedeu ao 
filho de Quis? Também Saul entre os profetas?” (v. 11). Qualquer que tenha sido 
a natureza da manifestação, ela foi temporária, e no dia seguinte Saul continuou 
seu caminho (v. 13).

Em Neemias 8 pode ser encontrado outro exemplo, descrevendo a reunião 
que reinstituiu a Festa dos Tabernáculos, depois de vários anos de negligência. 
Enquanto ouvia a leitura das Escrituras, a multidão irrompeu em choro e pranto, 
de forma tão agitada que alarmou Neemias e Esdras. Estes pediram aos levitas 
presentes que ajudassem a acalmar o povo, dizendo que o regozijo era uma reação 
mais adequada ao estudo das Escrituras (vv. 9-11). O pedido dos líderes indica 
que aquele comportamento não se explicava por alguma manipulação das emo-
ções do povo. Não havia nenhum show nem alguma encenação com o público. 
Pelo contrário, a reação da multidão tomou-os totalmente de surpresa. Parece 
razoável concluir que essas emoções vieram por uma influência incomum do Es-
pírito, causando tristeza e arrependimento.

É provável que Atos 2 seja a passagem mais estudada sobre esse tipo de 
experiência de grupo. A atenção geralmente concentra-se no fenômeno das lín-
guas. Contudo, visando nosso propósito, o comentário de que os discípulos agiam 
como se estivessem bêbados é mais importante (pode-se encontrar comporta-
mento semelhante em 1Sm 1.13-16, em que Ana, mãe de Samuel, orava pedindo 
um filho). A embriaguez caracteriza um tipo de comportamento imediatamente 
reconhecível, pois implica a perda de controle emocional e físico. Sob a influência 
do álcool, as emoções mostram-se exageradas, e o corpo não reage como deve. 
Isso é bem diferente do comportamento de uma pessoa que fala numa língua 
estrangeira. Se alguém cruza com um homem falando numa língua estrangeira, 
seja com dificuldades, seja com fluência, não é natural suspeitar que ele este-
ve bebendo em excesso, simplesmente pelo fato de que a língua lhe é estranha. 
Assim, é provável que o comportamento dos discípulos tenha sido rotulado de 
“embriaguez” por implicar comportamento de êxtase, não porque eles falavam em 
línguas diferentes. O efeito da presença do Espírito sobre a multidão também foi 
muito forte. Acerca dos ouvintes, o versículo 37 afirma que “compungiu-se-lhes o 



62

coração”. O quadro é de uma multidão de pessoas sob grande agitação, clamando 
em torno dos apóstolos, tentando encontrar resposta para sua angústia mental.

Jonathan Edwards observou casos semelhantes nas igrejas de sua região, du-
rante o Grande Avivamento do século XVIII. Os fenômenos acima descritos e 
outros são registrados em Thoughts on the Revival, incluindo transes, incapacidade 
para falar, grande agitação, emoções de êxtase, tremores, perda da força, gritos, 
desmaios, sensação de grande pressão sobre o corpo etc. Numa avaliação desses 
fenômenos caracteristicamente cautelosa, ele escreve: “Quando os pensamentos 
se encontram tão concentrados e as emoções são tão fortes e toda a alma está tão 
compenetrada, arrebatada e absorvida não admira que todas as outras partes do 
corpo também sejam afetadas...”

Como vimos na parte introdutória acima, fenômenos semelhantes são 
descritos nas igrejas de hoje. John Wimber, escritor e fundador do movimento  
Vineyard nos Estados Unidos, explica o sentido desses fenômenos de forma que 
lembra muito Edwards: “Manifestações físicas [...] às vezes ocorrem quando o 
Espírito está presente com poder de cura. A cura divina envolve um processo de 
profunda transformação das pessoas, espiritual, emocional e fisicamente. Não se-
ria razoável supor que reações físicas estejam associadas a essas transformações?”

É claro que muitos reagem automaticamente contra esses tipos de fenô-
meno, temendo a perda de controle pessoal e preferindo uma atmosfera de mais 
ordem na igreja. Alguns vão mais longe e argumentam que tais experiências espi-
rituais não têm lugar na igreja, porque Deus é um Deus de ordem, e esses tipos de 
explosão não lhe são aceitáveis. Parece ter sido esse o sentimento de Esdras e de 
Neemias. Aparentemente, eles estavam chocados com o barulho e com a confusão 
causados pelo choro durante o avivamento da Festa dos Tabernáculos. Mas fico 
imaginando se isso não seria cautela demais. Edwards acha que sim. Em resposta 
àqueles que levantam objeções, dizendo que as reações do Grande Avivamento 
eram de desordem excessiva e não podiam vir de Deus, ele, de modo sarcástico, 
observa que muitos cantam “Vem, Espírito divino”, mas não pensam em quais 
seriam os resultados de sua vinda. Ele afirma que aqueles que rejeitam todas as 
manifestações emocionais, como se fossem impróprias para a igreja, “fariam bem 
em pensar por que tipo de espírito estão orando e esperando e que espécie de 
fruto esperam que ele produza quando vier”. O argumento de Edwards é digno 
de ser considerado. As passagens que estudamos acima mostram que a vinda do 



63

Espírito com poder é quase sempre acompanhada de sentimentos e emoções for-
tes o bastante para nos deixar chocados e fazer qualquer pastor ficar preocupado 
com uma possível perda de controle.

A terceira e última categoria de experiência religiosa é muito mais abran-
gente do que as duas primeiras. Ela inclui toda a esfera de emoções e sentimen-
tos associados à vida cristã. Estes começam logicamente com a experiência de 
conversão, pois o processo de reconhecimento de quem Cristo é produz com 
frequência experiências emocionais intensas. Poucas pessoas têm na conversão 
claro entendimento de tudo o que está envolvido quando elas aceitam Cristo, 
mas percebem como é grande a necessidade que têm e como a resposta de Deus é 
muito maior. Com sua fluência típica, Edwards afirma a naturalidade desses sen-
timentos: “Pensemos de modo racional sobre aquilo que professamos crer quanto 
à grandeza infinita da ira divina, da glória divina, do amor divino infindável e da 
graça em Jesus Cristo, e da importância infinita das coisas eternas; assim, quão 
lógico é supor que, se Deus remover um pouco o véu e deixar que a luz penetre 
a alma oferecendo uma contemplação das coisas excelentes do outro mundo em 
sua grandeza infinita e transcendente essa natureza humana, como a relva, como 
a folha que se agita, como a flor frágil que murcha, deve cambalear diante de tal 
cena! Este é um peso que nossa natureza não pode suportar.”

Além dessas emoções associadas à conversão, há um grande número de ou-
tras que fazem parte da fé cristã. Algumas são parecidas com aquelas vistas em 
avivamentos ou provocadas pelas revelações de Deus, mas se expressam de ma-
neira mais controlável. Um bom exemplo é o temor de Deus. Este é um senti-
mento que pode se intensificar até o nível de total incapacitação na presença de 
Deus, mas também é uma atitude aceitável e que agrada a Deus, quando bem 
dosada como parte da vida cristã. Tanto no Antigo Testamento quanto no Novo 
ordena-se ao fiel que contemple a Deus com “temor e tremor” (“Não temereis a 
mim? diz o Senhor; não tremereis diante de mim?” Jr 5.22; veja também Sl 2.11; 
Is 66.2; Fp 2.12).

Entre outras atitudes/emoções (Edwards as chama de “sentimentos”, para 
exprimir a associação de emoções e de vontade) que variam grandemente de in-
tensidade, mas são consideradas elementos naturais da fé cristã, estão culpa e 
tristeza (Sl 51.17; Mt 5.4), anseio (Sl 42.1; 84.2; 119.20; Mt 5.6; Ap 21.6), espe-
rança (Sl 147.11; Hb 6.19), compaixão (Mq 6.8; Mt 5.7; Cl 3.1), alegria (Sl 33.1;  



64

Fp 4.4; 1 Ts 5.16; 1 Pe 1.8) e, é claro, amor. As Escrituras descrevem o amor como 
a principal emoção do cristão e como o sinal supremo de todos os indícios de 
piedade (1 Co 13). Na Bíblia não existe mandamento mais reafirmado do que o 
de amarmos uns aos outros. Paulo nos diz que o amor, que, embora mais do que 
emoção, também deve ser considerado uma emoção, é o que restará quando todos 
os outros dons desaparecerem como supérfluos (1Co 13.8).

Emoções profundas estão associadas à fé não somente pelas exortações, mas 
também por exemplos. A Bíblia está cheia de exemplos de homens e mulheres 
que expressaram sua fé de maneira intensamente emocional. Davi é o nome que 
de imediato vem à mente, mas até o apóstolo Paulo, objeto de estudo por sua 
racionalidade, manifestou amor ardente por Deus (Fp 3.8). Suas epístolas estão 
repletas de expressões de afeição para com Deus e para com seu povo. Ele fala de 
seu terno amor por judeus e por cristãos (Rm 16.8; 1Co 16.24), de seu sofrimen-
to e compaixão pela incredulidade dos judeus (Rm 9.13). Refere-se à alegria e à 
glória (Rm 15.17; 1Ts 2.19), à expectativa ansiosa (Rm 8.19), ao zelo santo (2Co 
11.1) e às muitas lágrimas derramadas por seus seguidores (2Co 2.4; Fp 3.18). 
Seu grande tratado teológico aos romanos é concluído com uma manifestação de 
desejo: “E o Deus da esperança vos encha de todo o gozo e paz no vosso crer, para 
que sejais ricos de esperança no poder do Espírito Santo” (15.13). Seria difícil 
incluir emoções mais profundas dentro de uma só frase.

Cristo também é retratado pelos autores dos Evangelhos com plenitude de 
vigor emocional. Ele lamentou a pecaminosidade e a rejeição (Mc 3.5), chorou 
sobre Jerusalém (Lc 19.41) e no funeral de um amigo ( Jo 11.35). Afirma-se que 
ele desejava ansiosamente a companhia dos discípulos (Lc 22.15), compadecia-se 
dos doentes e famintos (Mt 9.36; 14.14; 15.32) e consumia-se de zelo pela casa 
de Deus ( Jo 2.17; cf. Sl 69.9).

Exemplos semelhantes são dados e discutidos quase ad infinitum, pois a Bí-
blia está repleta de expressões de emoção. O que vimos é suficiente para nos levar 
à conclusão de que as emoções profundas constituem elementos naturais da fé 
cristã. A Bíblia, na verdade, não trata sentimentos e emoções como se fossem 
alguma coisa inadequada. Ninguém é repreendido nas Escrituras por ter fortes 
emoções ligadas à fé. Pelo contrário, sentimentos de amor ou ódio, desejo, es-
perança, temor, etc. são as próprias fontes das ações humanas e motivam-nos a 
buscar nossos objetivos com vigor. Elimine os sentimentos, e o mundo do homem 



65

ficará paralisado. O mesmo se aplica à vida espiritual. Não sentiremos o fruto do 
Espírito (alegria, paz, gratidão, esperança, etc.), se não crermos em Deus com 
fervor. Conforme declara Edwards, “a religião que Deus exige, e que aceita, não 
consiste em desejos medíocres, apáticos e sem vida, que nos colocam apenas um 
pouco acima do estado de indiferença. Em sua palavra, Deus insiste com veemên-
cia que sejamos sérios, fervorosos de espírito...”. Em outras palavras, o controle 
que a fé cristã exerce sobre a vida de uma pessoa é diretamente proporcional à 
força dos sentimentos que ela provoca.

Por isso as Escrituras incentivam o cristão a ser zeloso. Que é o zelo senão 
um desejo ardente de ter ou fazer alguma coisa, um anseio veemente em favor 
de uma causa ou uma tenacidade destemida na busca de um objetivo? Foi a esse 
tipo de atitude/sentimento que Moisés e Cristo se referiram nos grandes resu-
mos da lei (Dt 6.5; Mt 22.37), ao qual Paulo também exortou (Rm 12.11). Era 
o que faltava aos laodicenses (Ap 3.15), mas que Zaqueu tinha em abundância 
(Lc 19.110). Se a fé não é nutrida com certa intensidade de sentimentos, ela não 
tem condições de ocasionar a transformação de comportamento exigida pelo 
ensino cristão.

O contrário também é verdade. Muitos ouvem a palavra de Deus e não são 
tocados por aquilo que ouvem; portanto, não mudam de comportamento. Eles 
ouvem sobre o poder, sobre a glória, sobre a sabedoria e sobre a bondade de Deus; 
ouvem do amor de Cristo e de seus sofrimentos por nós assim como sobre as 
advertências a respeito da ira de Deus contra os que estão longe de Cristo. Assim 
mesmo, eles permanecem como antes, inalterados, tanto no coração como no 
comportamento, pois não são atingidos pelo que ouvem. Na Bíblia, a imagem do 
coração “duro” ou obstinado é aplicada às pessoas em sua recusa obstinada a crer 
ou a obedecer (Êx 7.13; Dt 2.30; Ez 3.7; Sl 95.7,8; Mc 3.5; At 19.9; Rm 2.5). 
De maneira semelhante, quando Deus permite que os homens façam sua própria 
escolha, isso às vezes é expresso sob o aspecto de “endurecimento” do coração (Is 
63.17; Jo 12.40; Hb 3.8,12,13). Essa imagem de um coração que não reage pode 
também referir-se à indiferença sentida pelos que não têm interesse ou desejo de 
um relacionamento com Deus. Segundo Edwards, um “coração duro” significa 
claramente um coração que não se deixa influenciar, um coração que não é leva-
do facilmente por sentimentos virtuosos, à semelhança de uma pedra, insensível, 
bruto, imóvel, difícil de impressionar com a obra do Espírito. Por isso, o coração 



66

duro é chamado coração de pedra, em contraste com o coração sensível ou de 
carne, fácil de ser tocado e influenciado.

O contrário de “coração duro” é “coração de carne” (Ez 11.19; 36.26), fácil de 
ser tocado e influenciado. Assim, lemos na Bíblia que o bom rei Josias tinha um 
coração sensível, pois respondeu com emoção e prontidão às exigências da Torá 
(2 Rs 22.11,19). Daí as emoções que fazem parte da experiência religiosa cristã 
serem reflexos do zelo com o qual abraçamos e expressamos nossa fé.

O primeiro princípio pode ser resumido dizendo-se que a experiência reli-
giosa cristã tem “profundidade”, isto é, baseia-se no contato com a esfera do Espí-
rito. As três categorias utilizadas acima mostram que a existência da dimensão de 
profundidade pode provocar grande variedade de fenômenos religiosos, incluindo 
as emoções normais da vida cristã. Portanto, sentimentos profundos ou emoções 
fortes não devem ser rejeitados em si mesmos como errados ou impróprios, quer 
achados na Bíblia, quer na igreja de hoje.

OS LIMITES DA EXPERIÊNCIA CRISTÃ

A moderna crítica da experiência religiosa geralmente concentra-se em duas coi-
sas: ou ela é reduzida ao ridículo como imprópria por causa da tolice, da desor-
dem, da confusão ou do exagero, ou declara-se que a experiência em si mesma 
se baseia em fraude, engano ou hipocrisia. Entretanto, a premissa desse segundo 
princípio tem por base uma observação diferente. Creio que muitas experiências 
e emoções religiosas registradas na Bíblia demonstram que o contato com o Es-
pírito ou com a esfera espiritual não produz necessariamente fé nem resulta em 
mudança positiva na vida. Portanto, a experiência religiosa tem valor limitado e 
não deve ser considerada o coração da fé cristã.

Pense outra vez na história dos israelitas. Depois de salvos dos egípcios na 
travessia do mar Vermelho, eles expressaram sua grande alegria com cântico (Êx 
15.1-18; Sl 106.22). Não é de admirar, pois haviam sido resgatados da morte cer-
ta por um dos maiores milagres da história do Antigo Testamento. Mas esse mi-
lagre “converteu” a nação? Provocou uma transformação duradoura que os tirasse 
de uma postura de ignorância e incerteza e lhes confirmasse a fé, culminando 
numa disposição para servir e obedecer a Deus? Os grandes milagres do êxodo ti-
veram algum efeito moral permanente sobre a vida deles? Por tudo que sabemos, 
a resposta é não. Mas apenas alguns dias depois, a euforia havia desaparecido e 



67

em seu lugar surgiu o mau hábito de reclamar e murmurar contra as condições no 
deserto (Êx 16.2,3).

Um mês depois, aqueles mesmos israelitas viram Deus descer sobre o monte 
Sinai. Nem antes nem depois daquilo testemunhou-se uma revelação de Deus de 
tamanha grandeza. Enquanto a montanha fumegava e estremecia, eles tremiam 
de medo e entusiasmo (Êx 19.16; 20.18). Tão grande foi o efeito, que eles pe-
diram a Moisés que falasse com Deus em nome deles, pois o som da voz divina 
era terrível demais para ser suportado (Êx 20.19). Mas apenas alguns dias depois, 
enquanto Moisés ainda estava no monte, o temor pelo grande Jeová dissipou-se e 
foi redirecionado para a adoração muito mais controlável de um bezerro de ouro 
(Êx 32.4). O temor inicial de Deus havia desaparecido, chegando ao ponto de eles 
não sentirem nenhuma inibição em festejar e dançar bem debaixo da sombra da 
montanha estrondosa.

A julgar apenas pela história da primeira geração de israelitas, até as expe-
riências espirituais mais intensas não provocam necessariamente efeito sobre a fé 
ou sobre o comportamento. Essa conclusão é dura, mas se confirma pela expe-
riência de outras pessoas na Bíblia. Veja, por exemplo, a história de Balaão. As 
experiências espirituais desse cananeu enigmático são realmente impressionantes 
e incluem uma visita do anjo do Senhor (Nm 22.23-25), várias visões do próprio 
Jeová (Nm 22.20; 23.4,16; 24.16) e um revestimento incomum com o poder do 
Espírito (Nm 24.2). Assim mesmo, apesar dessas experiências estonteantes, não 
há nenhum sinal de que ele tenha se convertido. Pelo contrário, Pedro refere-se 
a ele como exemplo de réprobo (2 Pe 2.15), e Jesus, na visão de João, descreve-o 
como a quintaessência da idolatria (Ap 2.14).

A história de Saul é outro exemplo. Sua unção já foi referida num exemplo 
de como a presença do Espírito pode produzir mudanças impressionantes e per-
ceptíveis no comportamento. Mas o fim dessa história não é que Saul saiu daque-
la experiência para uma vida de serviço e obediência. Pelo contrário, anos depois 
ele foi rejeitado por Deus por causa de desobediência contumaz (1Sm 15.22, 23).

Não é difícil encontrar outros exemplos. O rei Acabe arrependeu-se certa 
vez de seus pecados com choro e pranto (1Rs 21.27). Mas de nada serviram seus 
sentimentos, pois o comportamento não mudou. No final, seu nome tornou-se 
sinônimo de mal e idolatria (1Rs 16.30; 2Rs 8.27). O apóstolo João diz que mui-
tas pessoas ficaram grandemente impressionadas com a ressurreição de Lázaro  



68

( Jo 12.17-19) e expressaram o zelo recém-adquirido na entrada triunfal de Cristo 
em Jerusalém. Havia clamores por toda a cidade. Mas apenas alguns dias depois, 
quando Jesus estava na presença de Pilatos, o fervor daquelas pessoas não mais 
podia ser encontrado. Com Jesus diante delas, houve grande clamor, mas de outra 
natureza. Não se ouvia mais hosana, hosana, mas, crucifica-o, crucifica-o. Paulo 
descreve uma mudança semelhante entre as igrejas gálatas. Ele se refere às inten-
sas afeições nutridas por elas no início, quando abraçaram a nova fé, porém mais 
tarde ele teme que tudo tenha sido em vão e que tenha trabalhado à toa (Gl 4.15). 
Os ouvintes cujos corações eram como o solo rochoso de Mateus 13 deram prova 
de zelo espiritual, à semelhança dos fariseus, mas no final revelaram-se irregene-
rados. O elemento comum a todas essas histórias é que nem emoções intensas 
nem experiências de êxtase produzem necessariamente fé ou efeitos duradouros.

ALGUMAS CONCLUSÕES

A esta altura já deve estar claro que as metáforas “profundidade” e “limites” são 
meras ferramentas conceptuais que ajudam a descrever a natureza e o valor da 
experiência religiosa cristã. Por sermos seres humanos, compostos de corpo, alma 
e espírito, o reino espiritual invisível em que vivemos e respiramos é capaz de 
atuar sobre nós de maneira profunda. Esta é a dimensão de “profundidade” da 
existência humana. Todavia, essa profundidade tem valor limitado, pois o contato 
com o reino espiritual por si mesmo não regenera a alma nem produz necessa-
riamente efeitos duradouros. A partir dessa profundidade e desses limites extraio 
três conclusões.

Em primeiro lugar, nem sentimentos nem experiências constituem base pela 
qual se possa julgar a espiritualidade. Nenhum dos efeitos que aparecem quando 
o Espírito está presente com poder, tais como lágrimas, tremores, gemidos, des-
maios, etc., são apresentados nas Escrituras como indicadores de fé ou do favor 
de Deus. Nem visões grandiosas ou fortes emoções por si mesmas estabelecem 
alguma coisa sobre nossas relações com Deus. Quando as multidões viram Jesus 
curando o paralítico, elas glorificaram o Deus de Israel (Mc 2.12; Mt 9.8; Lc 5.26; 
Mt 15.31), e quando Jesus ensinou nas sinagogas foi glorificado por todos (Lc 
4.15; 7.16). Assim mesmo, onde estavam essas pessoas quando ele foi crucifica-
do? Segundo observa Edwards, o fato de uma pessoa orar ou de falar com entu-
siasmo sobre Deus durante certo tempo não significa muita coisa em si mesmo.  



69

O homem natural é capaz de ter as mais admiráveis visões de Deus e de ter os 
mais profundos sentimentos religiosos e assim mesmo se afastar disso com o co-
ração inalterado. O valor da experiência religiosa é limitado por sua incapacidade 
de fazer o que é mais necessário, transformar permanentemente o coração do ho-
mem. Conforme diz Edwards: “Um homem pode ter dez mil revelações e orien-
tações do Espírito de Deus e assim mesmo não possuir nem um pouquinho da 
graça em seu coração”. A questão é importante, pois isso significa que precisamos 
ter cuidado para não julgar nossa condição espiritual ou a de alguém baseados 
em experiências, pois elas simplesmente não são confiáveis como indicadores da 
condição espiritual de uma pessoa.

Em segundo lugar, quando há uma atuação incomum do Espírito num con-
texto de grupo, é essencial que a ordem seja mantida ou restaurada, e a Palavra, 
pregada. Pense novamente nos avivamentos de Neemias 8 e de Atos 2. Nos dois 
casos as multidões ficaram temporariamente agitadas pela atuação do Espírito e 
reagiram com profundas emoções. Se a situação se resumisse a isso, pouca coisa 
seria realizada. Mas o texto de Neemias deixa claro que Esdras e Neemias restau-
raram a ordem e continuaram o estudo das Escrituras (vv. 8,12,13). Em consequ-
ência disso, o avivamento continuou através do capítulo 9. O mesmo ocorreu em 
Atos 2, em que todos na multidão ficaram “atônitos e perplexos” com as manifes-
tações do Espírito (vv. 6,7,12). Mas Pedro falou mais alto que o barulho e ofereceu 
uma exposição do significado da morte e da ressurreição de Cristo. A multidão 
ouviu o que ele tinha a dizer (v. 37), e o resultado disso foi que 3.000 pessoas foram 
salvas. Para que haja algum resultado de valor permanente numa experiência, é 
preciso que a desordem dê lugar à ordem e que a Palavra seja ensinada e pregada.

Por último, experiências religiosas de êxtase não devem ser vistas como o 
coração da espiritualidade cristã. Deus não chama os cristãos a buscarem expe-
riências espirituais cada vez mais grandiosas para seu próprio bem, não importa 
quão elevadas ou santas elas sejam. Jack Deere, líder do movimento de sinais e 
maravilhas nos Estados Unidos, faz uma boa colocação disso: “Quando Deus se 
agrada em conceder manifestações físicas hoje, devemos aceitá-las como vindas 
de suas mãos, mas não devemos cometer o erro de glorificá-las. [...] Em última 
análise, o que tem importância real não é a manifestação, mas a obra do Espírito.”

Voltando depois à mesma questão, ele acrescenta que o propósito de to-
das as manifestações do Espírito “é produzir pessoas saudáveis que vivam a vida  



70

integralmente para Deus”. É exatamente isso. O cristão não deve ter como alvo de 
sua vida a busca de experiências espirituais, mas servir a Deus por meio de boas 
obras. A isso acrescentaria que na Bíblia há muitos exemplos de homens e mulhe-
res sobre quem não se registra nenhuma experiência especial. Entre eles estão o 
servo anônimo de Abraão (Gn 24.2,3), o General Calebe (Nm 14.24), Neemias, 
o restaurador de Jerusalém, Apolo, o grande mestre (At 18.24-28), Dorcas, a 
amada costureira (At 9.36-38), e Timóteo, o grande discípulo de Paulo (At 18.5; 
1Co 4.17; Fp 2.22; 1Ts 3.2). Sem dúvida há muitos outros. Eles constituem prova 
de que uma posição elevada com Deus tem mais que ver com um serviço fiel do 
que com experiências especiais.

Teólogo, Ph.D. em Ciências da Religião e missioná-
rio da Missão americana WordVenture. Foi profes-
sor na Faculdade Teológica Batista de São Paulo, onde 
lecionava as disciplinas de Hermenêutica e Teologia 
Contemporânea. Também foi presidente de Edicões 
Vida Nova. Autor dos livros Oração: uma nova visão 
para uma antiga oração, Sinais e maravilhas e Evangelho  
da prosperidade.

Sobre o autor

Alan Pieratt

Qual é a natureza da verdadeira religião? Quais 
são os sinais característicos dessa virtude e santi-
dade aceitáveis aos olhos de Deus? Para Jonathan 
Edwards, essas são as perguntas mais importantes 
que devemos nos fazer. De forma brilhante, o autor 
mostra que as respostas podem ser encontradas em 
nosso próprio coração, cuja vontade e inclinação só 
serão compatíveis com a grandiosidade de Deus se 
forem intensas e cheias de vigor. Ou seja, se elas se 
transformarem em afeições.

Publicado por Vida Nova.


