
Teologia Brasileira

Teologia brasileira, uma produção 

de Edições Vida Nova 2

Editorial 3

Teologia da pandemia 4
Luiz Sayão

“Praga nenhuma chegará à tua tenda” – Uma 
interpretação do Salmo 91 e sua aplicação 
para o cenário do coronavírus 11
Luciano Peterlevitz

Poesia hebraica bíblica: um estudo sobre 
esticometria, sonoridade e gramática 30
Adriano Carvalho

A profundidade e os limites 
da experiência cristã 56
Alan B. Pieratt

Lançamentos 71

Nº 80 | 2020 ISSN 2238-0388



ARevista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a refl exão bíblica e teológica.

Corpo editorial

Editor responsável: 
Franklin Ferreira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Josiane de Almeida e Jonathan Silveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Já está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira! Nesta edição, publicamos um artigo de Luiz 
Sayão que nos mostra como a atual pandemia está nos 

tornando pessoas mais refl exivas e sensíveis às Escrituras.
Também por conta da atual pandemia, muitos cris-

tãos têm utilizado equivocadamente o Salmo 91, confi ando 
que praga alguma chegará em lares cristãos. Assim, Luciano 
Peterlevitz nos apresenta uma exegese minuciosa desse Salmo, 
elucidando suas verdadeiras aplicações.

Adriano Carvalho, por sua vez, apresenta um rico artigo 
destacando a importância da poesia hebraica nas Escrituras, 
detalhando todas as suas peculiaridades.

Por fi m, Alan Pieratt apresenta-nos um texto destacando 
a importância e o lugar da experiência na vida cristã com base 
na teologia de Jonathan Edwards.

No vídeo desta edição, disponibilizamos uma palestra de 
Michael Goheen sobre o Espírito Santo e o ministério pasto-

ral. Goheen nos mostra como o Espírito 
usa os líderes e os meios de graça para tra-
zer vida da nova criação ao povo de Deus 
pelo bem do mundo.
(Use o QR code para assistir)

Boa leitura!



4

Teologia da pandemia

Luiz Sayão

Durante muitos anos em minha vida tenho atuado no campo teológico. 
Tenho lecionado teologia bíblica, sistemática, exegese, línguas origi-
nais, teologia prática entre outras disciplinas por mais de 30 anos. Dei 

aulas em quase todos os continentes do mundo, fui diretor de seminário e escrevi 
artigos e livros na área. Algumas dessas reflexões teológicas foram inclusive tra-
duzidas para outras línguas e tiveram desdobramentos em ambientes distantes e 
remotos. Todavia, preciso confessar: é muito difícil ensinar teologia! Alguns dos 
alunos parecem não interagir bem com o conteúdo a ser tratado. Outros procu-
ram apenas um diploma que lhes dê reconhecimento. Uma boa parte dos estu-
dantes parece estar cumprindo uma obrigação, uma espécie de passo necessário 
para uma almejada posição. Chega a ser frustrante.

De fato, a caminhada da igreja é lenta em seu labor teológico. Observa-se 
a fragilidade de tanta gente quando se confirmam “enfermidades teológicas” 
no contexto eclesiástico. Temos de tudo: tradicionalismo irrefletido, sectarismo  
ingênuo, misticismo desenfreado, obscurantismo acadêmico, apego a modismos 
intelectualistas, atitude serviçal a várias ideologias, aprisionamento a posturas sis-
temáticas limitadas e até fanatismo perigoso. É um desafio! Apesar de tudo, a 
tarefa vale a pena e tem seus frutos, alguns extraordinários!



5

Todavia, para a minha surpresa, repentinamente comecei a perceber um pro-
gresso teológico impressionante nas últimas semanas. Finalmente, parece que a teo-
logia vai decolar. A razão da minha esperança: senhoras e senhores, quero apresentar 
a todos: a Teologia da Epidemia. E, agora, com vocês, o Dr. Coronavírus. Diante do 
meu fracasso como professor de teologia, passo a palavra ao nosso incomparável pro-
fessor. O grande mestre atual da teologia tem larga experiência internacional, com 
uma jornada transcultural invejável, conhecendo quase todas as culturas do mundo, 
possui perfil flexível, adaptando-se a todo e qualquer contexto, possui enfoque de-
mocrático, estando presente em toda e qualquer comunidade, sem fazer distinção 
entre as pessoas. Onde ele passa, o celebrado doutor deixa sua marca de transforma-
ção, trazendo profunda reflexão dos ambientes em todos os aspectos. Os desdobra-
mentos na área de espiritualidade foram os maiores dos tempos recentes. Incrível!

Deixando o currículo e a trajetória do ilustre mestre já apresentado, vamos 
ao conteúdo que se tornou o seu legado para esta geração. O que é que temos 
aprendido nessa Teologia da Epidemia?

Desde o alvorecer do humanismo e, mais recentemente, no iluminismo, o se-
cularismo nos trouxe uma antropologia romântica e frágil, sugerindo com muita 
ingenuidade a bondade da natureza humana. O Dr. Corona nos leva diretamente 
de volta à Reforma e ao seu entendimento da teologia paulina, revelando aquilo que 
ficou conhecido como Depravação Total do ser humano. É impressionante ver como 
em plena pandemia, tanta gente tem se aproveitado para enganar os outros, aprovei-
tando-se inclusive politicamente do momento dolorido; a ausência de compaixão e 
os interesses escusos parecem nos confirmar que nos mais difíceis momentos, o ser 
humano, pecador e perverso, expressa ainda mais suas inclinações terríveis. Em mui-
tos ambientes, tem havido até mesmo a tentativa de controlar e dominar de modo 
injusto e perigoso o povo comum. Há um certo flerte com o totalitarismo, o fascínio 
da escravização do próximo. Quanta ingenuidade do sonho iluminista! Que lição 
descobrimos em meio à crise: esse outro vírus é ainda mais perigoso e letal. Com 
razão, o apóstolo Paulo detectou essa condição lamentável da natureza humana:

Sei que nada de bom habita em mim, isto é, em minha carne. Porque tenho o desejo de 
fazer o que é bom, mas não consigo realizá-lo. (Rm 7.18)

Como muitas vezes se reconhece, para tanta gente, o silêncio inspira espiri-
tualidade profunda. Nos últimos dias, o barulho do planeta diminuiu. Está mais 



6

fácil meditar e orar. Até a poluição do planeta cansado encontrou pausa. O tom 
da arrogância e prepotência de muita gente se foi. Há uma consciência de fini-
tude em nossos dias que é única. Não é que isso seja novidade, mas a verdade é 
que simplesmente deixamos cair no esquecimento. Mas, as últimas aulas do Dr. 
Corona nos fizeram recordar textos como:

Quando contemplo os teus céus, obra dos teus dedos, a lua e as estrelas que ali firmaste, 
pergunto: Que é o homem, para que com ele te importes? E o filho do homem, para que 
com ele te preocupes? (Sl 8.3,4)

Ele sabe do que somos formados; lembra-se de que somos pó. A vida do homem é seme-
lhante à relva; ele floresce como a flor do campo, que se vai quando sopra o vento e nem 
se sabe mais o lugar que ocupava. (Sl 103.14-16)

Ultimamente, como tenho visto gente mais reflexiva, pensativa, mais “cen-
trada”! O desprezo dos outros diminuiu. O dinheiro, a fama, a formação, a capaci-
dade e a posição foram todos relativizados pela nova realidade. A didática do nos-
so novo mestre é mais do que eficiente. Parece que todo mundo descobriu como 
não somos nada! Somos frágeis, simples “pó”, que não tem razão para vangloriar-se. 
Sem falar que o tratamento para a nossa obsessão e ansiedade pelo controle de 
tudo, fazendo de cada um de nós o seu próprio deus, recebeu um xeque-mate. 
Não há o que fazer. Podem desmarcar a agenda, esqueçam as planilhas, realinhem 
expectativas financeiras. Agora está mais fácil escutar Jesus:

“Por que vocês se preocupam com roupas? Vejam como crescem os lírios do campo. Eles 
não trabalham nem tecem. Portanto, não se preocupem com o amanhã, pois o amanhã 
se preocupará consigo mesmo. Basta a cada dia o seu próprio mal”. (Mt 6.28,34).

Quanto aprendizado!
Sinceramente, os ensinos desse desconhecido mestre se mostraram incríveis. 

O poder e a soberania do Senhor se tornaram mais palatáveis. Os limites impos-
tos pelo Criador às ações humanas deixaram inertes muito mal e crueldade. As 
guerras foram interrompidas. O terrorismo cedeu. O tráfico de drogas e de armas 
perdeu sua força. Prostituição infantil, escravidão humana e tráfico de órgãos 



7

foram retidos pelas últimas ações de teologia prática do Dr. Corona. Quanto 
alívio para milhares de pessoas! Para completar, vejamos mais um toque exegético 
perfeito do inusitado professor:

Venham! Vejam as obras do SENHOR, seus feitos estarrecedores na terra. Ele dá fim 
às guerras até os confins da terra; quebra o arco e despedaça a lança, destrói os escudos 
com fogo. “Parem de lutar! Saibam que eu sou Deus! Serei exaltado entre as nações, 
serei exaltado na terra.” (Sl 46.8-10)

E as lições não param! É muito conteúdo. É uma teologia completa, detalhada 
e abrangente. Assim como a igreja primitiva foi despertada de sua letargia pela per-
seguição (At 6-7), parece que estamos sob a mesma pedagogia. Como é difícil mudar 
um paradigma! Somos arraigados a padrões, fórmulas, práticas, e assim transforma-
mos a diretriz divina em posturas mortas, petrificadas e perversas. Foi esse o conflito 
de Jesus com os religiosos de seu tempo. Queremos ter o domínio e o controle. Passa-
mos a dominar e deixamos de aprender, de rir e de chorar. É a morte! Uma epidemia 
terrível. Como Deus trata dessa petrificação letárgica? Perguntemos ao professor. Ele 
nos mostrou em sua última palestra que o Deus que se revela é um Deus misterioso, 
que também se esconde: Verdadeiramente tu és um Deus que se esconde, ó Deus e Salvador 
de Israel. (Is 45.15). Esse Deus é aquele que fez aliança com Abraão em meio a “densas 
trevas e apavorantes” (Gn 15.12), que entregou Jó à dor, sem que o pobre Jó tenha tido 
conhecimento do que aconteceu de fato, e que entregou seu filho Jesus à morte de 
cruz em nosso favor (Fp 2.8). Como entender? Os caminhos inescrutáveis de Deus 
(Rm 11.33) calam nossas opiniões fúteis, nossas certezas apressadas, humilham nossa 
sabedoria e nos ajudam a depender de Deus em mansidão e humildade.

E se somos libertados pelo Deus misterioso, que às vezes se oculta, em sua 
pedagogia peculiar, fica bem mais fácil quebrar as amarras dos ensinos falsos que 
acumulamos na vida. Que coisa bonita! Que libertação! O abraço sombrio e do-
loroso do Deus amoroso e misterioso que nos machuca é o que nos liberta e 
nos traz a cura!

Agora, conseguimos aprender. O Dr. Corona é muito capaz. Sua eficiência 
é única. Ele resolveu nos dar um curso intensivo de Eclesiologia. O primeiro 
impacto foi atingir o envolvimento de muita gente com a necessidade de reu-
nir-se como igreja (Hb 10.25). Tantos que anteriormente desprezavam cultos 



8

e celebrações, e facilmente os trocavam pela fórmula 1, pelo futebol ou por um 
churrasco, agora “sentem muita falta” das reuniões da igreja. As prioridades estão 
sendo redescobertas! Que impressionante.

Em termos da compreensão do que é igreja, na verdade, com o tempo, parece 
que nós nos esquecemos de tudo. Começamos a achar que a essência da igreja se 
define pela instituição, sacramentos, denominação, prédio, templo sagrado, espaço 
físico, clube de amigos, entre outros elementos secundários. De repente, tudo isso 
se mostrou fragilizado. Que aula de contextualização e flexibilidade nos deu o Dr. 
Corona. Assim como Paulo teve que deixar a sinagoga em Éfeso e partir para o 
ensino da Palavra de Deus na escola de Tirano (At 19.8-10), fomos obrigados a 
realinhar nossa eclesiologia.

Paulo entrou na sinagoga e ali falou com liberdade durante três meses, argumentando 
convincentemente acerca do Reino de Deus. Mas alguns deles se endureceram e se 
recusaram a crer, e começaram a falar mal do Caminho diante da multidão. Paulo, 
então, afastou-se deles. Tomando consigo os discípulos, passou a ensinar diariamente 
na escola de Tirano. Isso continuou por dois anos, de forma que todos os judeus e os 
gregos que viviam na província da Ásia ouviram a palavra do Senhor.

Parece que Paulo, criado numa tradição cultural e religiosa muito estrita, con-
seguiu aprender muito com o Senhor para nos deixar um legado para o nosso en-
tendimento a respeito da Igreja. É interessante observar que o trabalho teológico do 
apóstolo, seu discipulado, sua expressão de comunhão e de afeto, tudo se delineou 
principalmente à distância no início da expansão da fé cristã. Incrível! Sempre dedi-
cado a suas viagens missionárias, às vezes preso, passando por perseguição, Paulo foi 
o principal “eclesiólogo” da fé cristã primitiva e fez o que fez sem templos, institui-
ções denominacionais, juntas missionárias e seminários. Ele mandava “seus arquivos” 
de ensino, de longe: filipenses.doc, romanos.txt, efésios.docx, e até hoje “estão fun-
cionando”. Sua “rede de transmissão” era fraca, e os pergaminhos demoravam muito 
para “serem baixados”. Até receberem as cartas e disseminarem seus ensinamentos 
demorava muito mais do que hoje! Seus discípulos se reuniam em grupos pequenos, 
em casas simples, mas tinham o Reino na vida e no coração, e mudaram o mundo 
com a mensagem do Evangelho. Muitas vezes a igreja deixa de lado a essência da 
fé em Cristo e diaboliza o que não deveria, como o rádio, a televisão, o celular, a 



9

tecnologia, a internete, as mídias digitais, sem usar esses recursos para o bem do 
Reino. Que coisa! Se a igreja que criamos está fundamentada em elementos que não 
subsistem, ela não permanecerá, mas, se tem fundamento na firmeza do Evangelho, 
e na flexibilidade de formas realinháveis, tranquilamente poderemos migrar para o 
contexto digital sem perder a essência da fé. Fascinante! Extraordinário!

A nova face da teologia chamou também a nossa atenção para as lições que 
nunca aprendemos direito. As lições de Provérbios que nos ensinam a ter uma 
vida pautada pela sabedoria, bom senso e atitude prevenida, estavam esquecidas. 
Honestidade, trabalho, previdência, generosidade e justiça marcam os conselhos 
dessa atitude. Em nossos dias existe tanto desperdício, tanto gasto inútil, uma 
imensa indústria de futilidades, enquanto tanta gente agoniza de fome e dor. E 
muita gente, que desfrutou de recurso mais do que suficiente, tantas vezes encon-
tra-se em dificuldade do “dia para a noite” porque nunca alinhou a vida com a 
sabedoria equilibrada das Escrituras. Agora, muitos estão refletindo sobre a gran-
de verdade de que poupar, economizar e viver na medida adequada é consciência 
sábia de que não temos nada sob o nosso controle, e que a vida simples nos basta. 
O importante é viver para amar a Deus e ao próximo.

Por fim, devo dizer que o nosso mestre teólogo tem sido indelicado, em al-
gumas ocasiões. Talvez precise de um curso de boas maneiras. Suas lições recentes 
foram um “balde de água fria” no triunfalismo religioso de nossos dias. Gente que 
prometia “cura e prosperidade absoluta” para todos encontra-se em dificuldade. Não 
se ouve mais muita coisa desse perfil triunfalista. A proposta mostrou-se frágil e 
incapaz. A compreensão equivocada do “posso tudo naquele que me fortalece” (Fp 
4.13) será realinhada pelo estudo do texto, com a ajuda do ilustre Dr. Coronavírus.

Já não há muito a dizer no desfecho desta reflexão. Mas, preciso dizer que 
guardo comigo uma certa decepção. Parece que o Dr. Corona não teve tão bom 
desempenho nos seus ensinos teológicos. Nem tudo foi eficiência. Depois de tantas 
lições aprendidas nesses dias, até mesmo no contexto evangélico, ainda percebo gente 
se ofendendo, pessoas tentando tirar “vantagem” do próximo em meio à epidemia; 
vejo enfrentamentos políticos desnecessários, muita coisa triste. Eu já estava tão 
aborrecido, quase desistindo de tudo, até que encontrei este texto das Escrituras:

No dia seguinte (Moisés) saiu e viu dois hebreus brigando. Então perguntou ao agres-
sor: “Por que você está espancando o seu companheiro?” O homem respondeu: “Quem 



10

É bacharel em linguística e hebraico e mestre em hebraico 
pela Universidade de São Paulo. É pastor da Igreja Batista 
Nações Unidas em São Paulo e editor e autor de livros e 
artigos teológicos. Está envolvido em projetos de tradução 
bíblica, como a Bíblia de estudo Esperança, o Novo 
Testamento Trilíngue, o Novo Testamento Esperança e 
o Antigo Testamento Poliglota. É também coordenador 
da versão bíblica Almeida Século 21 (Vida Nova). Realiza 
viagens para Israel, onde ministra aulas sobre história e 
geografia bíblica.

Sobre o autor

Luiz Sayão

o nomeou líder e juiz sobre nós? Quer matar-me como matou o egípcio?” Moisés teve 
medo e pensou: “Com certeza tudo já foi descoberto!” Quando o faraó soube disso, pro-
curou matar Moisés, mas este fugiu e foi morar na terra de Midiã. Ali assentou-se à 
beira de um poço. (Ex 2.13-15)

Se em meio à escravidão, o povo de Deus não parava de se ferir e conseguia 
ampliar seus problemas e sofrimentos, parece que a coisa não mudou muito. En-
tendi então que o mal do vírus é mais grave do que eu pensava. Agora descobri 
por que Moisés largou tudo e abandonou seu chamado. Sem saber o que fazer, eu 
me sentei e comecei a chorar. Ainda mais agora que o Dr. Corona também falhou.

Então, li um pouco mais adiante o texto até que eu pudesse me acalmar. En-
tre as lágrimas que prejudicavam a minha leitura, de repente descobri que Deus 
as estava recebendo, e não só as minhas:

Pois agora o clamor dos israelitas chegou a mim, e tenho visto como os egípcios os oprimem. Vá, 
pois, agora; eu o envio ao faraó para tirar do Egito o meu povo, os israelitas”. (Ex 3.9-10)

Se Deus ouviu a dor do povo que tinha falhado completamente e os libertou 
por meio do fracassado Moisés, que tinha fugido, e assim o Senhor construiu 
sua linda história de redenção depois da peste, da mortandade, da quarentena da 
Páscoa, da escravidão, de tanto horror no antigo Egito, ainda há esperança. É pos-
sível ir muito além da teologia do Dr. Corona. Então, respirei fundo, enxuguei as 
lágrimas, me levantei e saí do meu deserto, pedindo ao Deus misterioso, soberano 
e amoroso: Eis-me aqui, envia a mim.



11

“Praga nenhuma chegará à tua tenda”  
– Uma interpretação do Salmo 91 e sua  
aplicação para o cenário do coronavírus

Luciano Peterlevitz

Introdução

Diante da pandemia do coronavírus, o Salmo 91.10b tem sido veementemente 
propagado nas redes sociais por muitos cristãos: “... praga nenhuma chegará à tua 
tenda” (ARA1). O envio de certas passagens da Palavra de Deus que expressam 
consolo e esperança para contatos do WhatsApp e a publicação delas nas mídias 
sociais é bastante compreensível nesse momento em que o COVID-19 está im-
pondo uma calamidade em nossa sociedade. E o Salmo 91 nos apresenta uma 
mensagem deveras consoladora, pois nos convida a nos abrigarmos à sombra do 
Deus Onipotente (v.1) e nos refugiarmos em nosso Deus, renovando a nossa 
confiança Nele (v.2). 

1As citações bíblicas do presente artigo foram extraídas da tradução de João Ferrei-
ra de Almeida, Revista e Atualizada, 2ª ed. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2015. 
Entretanto, os versículos do Salmo 91 citados no artigo foram traduzidos diretamente do 
TM (Texto Massorético).



12

Contudo, é fundamental que as Escrituras sejam devidamente interpretadas, 
porque só assim trarão o consolo desejado por todos nós. Assim, a declaração 
expressa no Salmo 91.10b precisa ser compreendida. 

Será que no Salmo 91.10 Deus está prometendo que o cristão jamais será 
afetado pelo mal e pelas enfermidades? Será que Deus promete que, se formos 
infectados na rua com o coronavírus, esse vírus não nos fará nenhum mal, e, ao 
entrarmos em nossa casa, não contagiaremos nossos pais e avós? Se ficarmos en-
fermos, será que podemos reivindicar e determinar a cura, já que supostamente 
Deus teria prometido que o crente não pode ser afetado pelo mal? 

O objetivo do presenta artigo é propor uma interpretação para o Salmo 91, e 
com isto, oferecer uma explicação para o tão citado v.10 desse Salmo. A relevância de 
um estudo no Salmo 91 justifica-se pelo fato de que, quando as autoridades da saúde 
recomendaram o fechamento dos templos como forma de conter o avanço do co-
ronavírus, alguns cristãos se posicionaram de forma contrária a essa recomendação, 
alegando que suspender as atividades da igreja se configuraria como falta de fé no 
cuidado providencial de Deus, e normalmente uma das passagens bíblicas utilizadas 
para abalizar seus argumentos foi justamente o Salmo 91, principalmente o v.10. 

Ainda a título de introdução, precisamos relembrar uma das regras funda-
mentais da boa intepretação bíblica: a Bíblia interpreta a própria Bíblia. Por im-
plicação, cada passagem da Bíblia precisa ser comparada com outras passagens, e 
um trecho em particular precisa ser compreendido à luz da Bíblia como um todo. 
Outra implicação é que nenhuma doutrina ou afirmação de fé pode ser susten-
tada tendo por base um único trecho bíblico. Portanto, o Salmo 91.10 precisa 
ser compreendido à luz de outras passagens bíblicas que explicitam como Deus 
manifesta o seu cuidado para o seu povo. 

A proposta desse artigo é interpretar o Salmo 91 tendo a aliança mosaica 
como referencial hermenêutico, notando também como esse belo poema se aplica 
para a igreja e para a nossa sociedade atual assolada pelo coronavírus.   

Estrutura: 

De início, é importante olhar o Salmo 91 como um todo, percebendo a forma 
como esse poema está estruturado: 

V.1-2: o salmista afirma que Deus é refúgio para aqueles que Nele confiam. 
V.3-13: o salmista afirma que os fiéis estariam livres das epidemias. 
V.14-16: Deus afirma o seu livramento aos fiéis.  



13

Análise do Salmo 91.3-7, 10

De acordo com o Salmo 91, os fiéis que se refugiam à sombra do Deus Altíssimo 
estariam livres das enfermidades que poderiam afetar a sociedade israelita. Nos 
v.3-7 e v.10, apresentam-se alguns termos que precisam ser analisados, a fim de 
que o caráter de tais doenças seja devidamente compreendido. 

Observemos, de início, os termos dos v.3-7: 

3 Pois ele te livrará do laço do passarinheiro, da peste2 calamitosa. 
4 Ele te protegerá3 com a sua asa, 
   e sob suas asas encontrarás abrigo4. 
     A sua fidelidade5 é escudo protetor. 
5 Não te assustarás do terror da noite, 
     nem da flecha que voa de dia, 
6 nem da peste que caminha6 na escuridão7, 
    nem da destruição que devasta8 ao meio-dia.
7 Cairão9 mil ao teu lado, dez mil à tua direita; 
      a ti não se aproximará10.

O v.3 apresenta uma enfermidade ameaçadora: a “peste calamitosa”. A palavra 
“peste” (hebr. deber) pode ser traduzido como “pestilência”, “praga mortal”. No livro 
de Jeremias, o termo está associado a outras palavras que expresam uma calami-
dade terrível: espada (guerra) e fome ( Jr 14.12; 21.7,9; 24.10; 27.8,13; 19.17-18; 

2TM (Texto Massorético): middeber, “da peste”. A Bíblia de Jerusalém sugere mo-
dificar a pontuação massorética: medabber (particípio), “que se ocupa”. A Bíblia Hebraica 
Stuttgartensia, no seu aparato crítico, admite a inclusão do waw conjuntivo: umiddeber, “e 
da peste”. Se o waw conjuntivo for incluído, uma segunda linha se abriria no verso.

3sakak hifil imperfeito, “proteger, cobrir”.
4hasah qal imperfeito, “buscar refúgio”. 
5’emet, “fidelidade, verdade”. 
6halak qal imperfeito, “andar, caminhar”. 
7’opel substantivo masculino singular, “escuridão, trevas”
8shadad qal imperfeito, “arruinar, destruir, devastar”.
9napal qal imperfeito, “cair, deitar”.
10nagash qal imperfeito, “aproximar, chegar perto”, aqui conjugado na terceira pes-

soa. O sujeito do verbo é a “destruição” (qeteb) do v.6b.



14

32.24,36; 34.17; 38.2; 42.17,22; 44.13). Deus envia a pestilência, junto com outras 
calamidades (2Cr 7.13). “Com exceção de cerca de cinco casos, todos os usos de de-
ber referem-se à peste enviada por Deus como castigo”11. Poderiam ser tumores ma-
lignos, lepra ou qualquer outra doença de pele (cf. Dt 28.27), cegueira (Dt 28.28-
29) e ainda loucura (Dt 28.28: “perturbação do espírito”). No caso do Salmo 91, 
poderia ser qualquer uma dessas  enfermidades, normalmente acompanhadas com 
outras calamidades (Dt 32.24). Era comum as pestes ocorrerem em um cenário 
de guerra. Cadáveres expostos das pessoas que sucumbiram a uma invasão militar 
certamente poderiam trazer muitas infecções, não à toa a “peste” é mencionada por 
Amós juntamente com os cadáves (Am 5.10). No final do v.3, a “peste” é qualificada 
como “calamitosa” (o termo hebraico12 significa “calamidades”; Jó 6.2; 30.13). 

Nesse v.3 a enfermidade é apresentada como um passarinheiro que monta 
uma armadilha para suas presas. Essa imagem pode sugerir que a doença em vista 
aqui seja contagiosa. Ela ficaria sobre uma superfície, à espreita para capturar 
(contagiar) alguém. 

A mentalidade predominante no Antigo Testamento é que a “peste”, acom-
panhada por outras calamidades, seria um juízo de Javé sobre o Israel infrator; 
no caso, a infração seria a quebra da aliança divina (2Cr 7.13; cf. Jr 14.12; 21.7,9; 
24.10; 27.8,13; 19.17-18; 32.24,36; 34.17; 38.2; 42.17,22; 44.1313. Nesse contex-
to, o v.3 promete que a “armadilha” arquitetada contra os infratores (“ímpios”, v.8) 
não pegaria aqueles que se abrigam à sombra do Altíssimo. 

No v.4, a imagem que apresenta Deus estendendo suas “asas” como forma de 
proteção à aqueles que Nele confiam é retirada de Dt 32.11. Aqueles que buscam 
refúgio no Deus Altíssimo (v.1-2, 9) certamente serão protegidos por Ele, tal qual 
uma águia protege seus filhotes. 

De acordo com os v.5-6, a “peste” impõe ameaças tanto durante a “noite” 
como durante o “dia” (v.5), tanto na “escuridão” como ao “meio dia” (v.6). É uma 

11Earl S. Kalland, in: R. Laird Harris; Gleason L. Archer Jr., Bruce K. Waltke (or-
ganizadores), Dicionário internacional de teologia do Antigo Testamento (São Paulo, Vida 
Nova, 1998), verbete 399b, p. 292.

12hauwot, “calamidades, ruínas, ameaças”. 
13G. Mayer, deber, in: Botterweck, G. Johannes; Ringgren, Helmer e Fabry, 

Heinz-Josef (editores), Theological Dictionary of the Old Testament, Grand Rapids, Wil-
liam B. Eerdmans Publishing Company, vol. 3, 1978, p. 126.



15

forma de dizer que o perigo era constante. A ameaça não dava tréguas. Causava 
destruição nas 24 horas do dia. 

O v.4a declara que o israelita confiante em Javé não se assustaria com o “ter-
ror noturno”. Aqui, o “terror” (hebr. pahad) é o “medo”, o “pânico”, propagado pela 
doença. O v.4b anuncia livramento da “flecha que voa de dia”. Agora a imagem 
da enfermidade é de uma “flecha” atirada pelos guerreiros. Epidemias são como 
flechas atiradas. Algumas acertam o alvo, outras não. Algumas pessoas são infec-
tadas, outras não. 

De acordo com o v.6a, a “peste” (hebr. deber) é uma ameaça que se propaga: ela 
“caminha”. Novamente é possível notar que trata-se de uma enfermidade conta-
giosa. Poderia ser a lepra, ou qualquer outra doença contaminante. A enfermidade 
anda na “escuridão” (heb. ’opel), termo este que simboliza a calamidade extrema. 

Pelo v.6b, é possível notar que a “peste” traz uma devastação desmedida. Ela é 
apresentada aqui como uma “destruição”, tradução do hebraico qeteb. Em Os 13.14, 
qeteb está associado ao poder destruidor da morte, por isso também pode ser tradu-
zido como “mortandade” (ARA) Portanto, é possível afirmar que a “peste” contagio-
sa impõe uma alta taxa de mortalidade, a ponto de derrubar milhares (v.7). 

De acordo com o v.7, milhares de pessoas sucumbem a essa enfermidade 
mortal. Trata-se, portanto, de uma epidemia, uma doença infecciosa que atinge 
toda uma população. 

Portanto, a promessa dos v.3-7 é que o israelita piedoso seria protegido por 
Deus das epidemias mortais, que poderiam advir sobre a população de Israel.  

Notemos agora o v.10. Propomos aqui a seguinte tradução do hebraico:

“Não sucederá14 para ti um mal,
   e uma praga não se chegará em tua tenda”. 

A primeira frase (v.10a) precisa ser devidamente comprendida. As nossas 
traduções em língua portuguesa podem sugerir que o crente piedoso está livre de 
todo mal: “Nenhum mal te sucederá”. Entretanto, o pronome indefinido “nenhum” 

14anah II pual imperfeito, “suceder, sobrevir” (Sl 91.10; Pv 12.21). Nelson Kirst et. al., 
Dicionário hebraico-português e aramaico-português (São Leopoldo/Petrópolis, Sinodal/Vozes, 
2003, 16a edição) p. 14.



16

não aparece no texto hebraico, que, na verdade, refere-se a “um mal” do qual o fiel 
poderia ser livre. O substantivo “mal” (hebr. ra‘ah) não é precedido por artigo defi-
nido, o que na gramática hebraica sugere pronome indefinido: “um mal”. Ou seja, 
o texto bíblico não promete que o crente em Javé estará livre de todo mal. Aliás, 
não apresenta-se garantias absolutas de que o fiel estaria completamente livre do 
mal. Na verdade, o v.15 pressupõe que ele experimentará “angústia” (hebr. tsarah, 
“aperto”, “aflição”). Também é preciso observar que mesmo os israelitas piedosos 
estavam sujeitos à “praga” (Sl 38.11[12]). 

A segunda frase do verso (v.10b) explica que o “mal” seria “uma praga”. O 
termo hebraico nega tem o sentido de “doença”. Em 1Rs 8.38, o termo é sinôni-
mo de mahalah, “doença”, “enfermidade”. Trata-se de um “golpe”, normalmente 
aplicado por Deus. Na mentalidade do Antigo Testamento a enfermidade é uma 
forma de punição divina (Gn 12.17; Êx 11.1; Pv 6.33; Sl 38.11[12]; 39.10; 1Rs 
8.37; cf. Nm 12.10; 2Sm 12.15; 2Cr 21.14,15; Is 53.8).15

Portanto, ainda que o agente do mal não seja especificado no Salmo 91.10, não 
é difícil concluir, à luz de outras passagens do Antigo Testamento, que tal agente 
seria o próprio Deus, que traria enfermidades e calamidades sobre os israelitas im-
penitentes (cf. 2Cr 7.13; Am 4.10). Sendo assim, o Sl 91.10 está afirmando que, 
quando Deus trouxesse “um mal” para punir Israel, os israelitas piedosos poderiam 
buscar refúgio em Deus como forma de não ser atingido por esse mal (a peste). 

Para se compreender melhor as razões porque Deus poderia acometer seu 
povo com enfermidades, é preciso entender o que as cláusulas da aliança mosaica 
declaram acerca desses males. O interesse do presente artigo, para fins de inter-
pretação do Salmo 91, é observar aquelas maldições na forma de enfermidades, 
que seriam enviadas para o Israel desobediente.  

O Salmo 91 no contexto da aliança mosaica  

No Antigo Testamento, Deus fez sucessivas alianças. Os estudiosos propõem várias 
formas para se compreender essas alianças, e uma delas apresenta o seguinte esquema16: 

15Leonard J. Coppes, in: R. Laird Harris; Gleason L. Archer Jr., Bruce K. Waltke 
(organizadores), Dicionário internacional de teologia do Antigo Testamento (São Paulo, Vida 
Nova, 1998), verbete 1293a, p. 918.

16O. Palmer Robertson, O Cristo dos Pactos, 2ª edição (São Paulo: Cultura Cristã, 2011).



17

Adão: a aliança do começo (Gn 3.14-19); 
Noé: a aliança da preservação (Gn 6.18; 9.1-19); 
Abraão: a aliança da promessa (Gn 15.18; 17.11); 
Moisés: a aliança da lei (Êx 34.27); 
Davi: a aliança do reino (2Sm 7.13-16); 
Cristo: a aliança da consumação (Lc 22.20; cf. Jr 31.31-34). 

Algumas dessas alianças (aliança abraâmica, aliança mosaica, aliança daví-
dica) fazem parte de um pacto maior que Deus estabeleceu com o povo de Israel, 
no contexto da história da salvação em que Javé elegeu Israel para ser a nação que 
traria o Messias Salvador ao mundo. 

Conforme se nota, uma dessas alianças com Israel foi a mosaica17. Após 
libertar o povo de Israel do Egito, Javé conduziu-o até o monte Sinai, onde fir-
mou uma aliança com ele. O propósito do pacto foi constituir Israel como uma 
propriedade particular e exclusiva de Javé, sendo que, para que tal condição fosse 
mantida, o povo do pacto deveria obedecer às cláusulas impostas por Javé (Êx 
19.5-6). As regulamentações, os estatutos e os mandamentos (os dez manda-
mentos e as demais leis estabelecidas no monte Sinai) funcionariam, a partir dali, 
como elementos que estabeleciam as diretrizes para Israel se relacionar com o 
Deus da aliança. O pacto estabelecido ao pé do monte Sinai foi renovado no livro 
do Deuteronômio, 38 anos depois, quando, após a geração que saíra do Egito 
tombar no deserto por causa da incredulidade, a nova geração de israelitas, agora 
acampada nas campinas de Moabe, preparava-se para entrar na Terra Prometi-
da.  O Deuteronômio relembra aos israelitas que a permanência deles em Canaã 
estaria condicionada à obediência às cláusulas da aliança, e tal obediência seria 
motivada pelo amor e temor deles a Javé, o Deus da aliança que os libertou do 
Egito por causa do seu amor fiel e os escolheu para ser o povo da aliança. 

Antes de analisar a relação entre o Salmo 91 com a lei mosaica, convém per-
ceber a aproximação entre esse Salmo e o Salmo precedente (o Salmo 90). A últi-
mas pesquisas na área do Antigo Testamento, especialmente aquelas que abordam 
o livro dos Salmos, recomendam a aproximação entre os Salmos. É importante 

17Para mais detalhes acerca da aliança mosaica, veja O. Palmer Robertson, O Cristo 
dos Pactos, p. 139-164. 



18

perceber como um salmo está relacionado com o outro que vem antes e depois. 
Sendo assim, é importante notar a relação entre o Salmo 91 e o 90. Este Salmo 
(o 90) foi escrito por Moisés. A figura de Moisés parece estar implícita também 
no Salmo 91. Vejamos: 

1.	 O Salmo 91 guarda uma memória da época que Israel no deserto.  
A “tenda” referida no v.10 é uma morada de nômades, o mesmo tipo 
de morada que abrigou os israelitas durante os 40 anos de jornada  
no deserto. 

2.	 A imagem de Deus como uma sombra (Sl 91.1). Naquele deserto abra-
sador, os israelitas precisavam de uma sombra, e o Senhor era a própria 
sombra para eles (Sl 105.39). 

3.	 Também é importante notar que a promessa do verso 4 (“Cobrir-te-á 
com as suas penas, e, sob suas asas, estarás seguro”), que apresenta a 
imagem de Deus como uma águia que voaje sobre seus filhotes, mantém 
clara relações com Dt 32.11:  “Como a águia desperta a sua ninhada e 
voeja sobre os seus filhotes, estende as asas e, tomando-os, os leva sobre 
elas”. O salmista conhecia o Deuteronômio, e faz alusão ao cântico de 
Moisés (Dt 32.1-52). 

4.	 Tanto o Salmo 90 como o 91 apresentam Deus como “refúgio”: “o nosso 
refúgio” (90.1), “meu refúgio” (91.1,9).

Portanto, nota-se que os Salmos 90 e 91 estão interrelacionados. A figura de 
Moisés e as jornadas pelo deserto se presentificam nesses dois Salmos. 

Na verdade, conforme a hipótese desse artigo, o referencial do salmista no 
Salmo 91 é o pacto mosaico. Para evidenciar esta tese, é necessário observar como 
as pestes epidêmicas referidas no Salmo 91 são apresentadas nos livros de Moisés, 
principalmente no Deuteronômio, para então se notar as relações entre o pacto 
mosaico e o Salmo 91. Vamos a essa análise, agora. 

As cláusulas da aliança mosaica apresentam bênçãos, se Israel obedecesse, 
e maldições, caso fosse desobediente (Lv 26.3-46; Dt 7.12-24; 28.1-68). Dentre 
as promessas divinas destinadas ao Israel obediente, é importante notar aquela 
apresentada em Dt 7.15: “O Senhor afastará de ti toda enfermidade; sobre ti não 
porá nenhuma das doenças malignas dos egípcios, que bem sabes; antes, as porá 



19

sobre todos os que te odeiam.” Javé livraria Israel da “peste” (hebr. deber) caso as 
cláusulas na aliança fossem obedecidas pelo povo. 

É importante notar, ainda, outras passagens do Deuteronômio que apresen-
tam as enfermidades que poderiam vir sobre Israel, em caso de desobediência do 
povo da aliança: 

	 Dt 28.21: “O Senhor fará que a pestilência te pegue a ti, até que te con-
suma a terra a que passas para possuí-la.”. 

 Dt 28.27: “O Senhor te ferirá com as úlceras do Egito, com tumores, 
com sarna e com prurido de que não possas curar-te.” 

 Dt 28.35: “O Senhor te ferirá com úlceras malignas nos joelhos e nas 
pernas, das quais não te possas curar, desde a planta do pé até ao alto da 
cabeça”. 

 Dt 28.59-61: “59então, o Senhor fará terríveis as tuas pragas e as pragas 
de tua descendência, grandes e duradouras pragas, e enfermidades gra-
ves e duradouras; 60 fará voltar contra ti todas as moléstias do Egito, que 
temeste; e se apegarão a ti. 61Também o Senhor fará vir sobre ti toda 
enfermidade e toda praga que não estão escritas no livro desta Lei, até 
que sejas destruído.”

	 Dt 29.22: “Então, dirá a geração vindoura, os vossos filhos, que se levan-
tarem depois de vós, e o estrangeiro que virá de terras longínquas, vendo 
as pragas desta terra e as suas doenças, com que o Senhor a terá afligido”. 

 Dt 32.24a: “Consumidos serão pela fome, devorados pela febre e peste 
violenta”.

O objetivo das enfermidades era o extermínio com vistas a diminuir a po-
pulação de Israel, conforme declara Dt 28.62: “Ficareis poucos em número, vós 
que éreis como as estrelas dos céus em multidão, porque não destes ouvidos à voz 
do Senhor, vosso Deus.”. Quando Javé fez aliança com Abraão, prometeu que os 
israelitas seriam uma multidão incontavél, tal qual as estrelas do céu (Gn 15.5). 
Portanto, reduzir a população de Israel é o reverso da promessa feita a Abraão, 
e isso certamente significa que as maldições seriam um sinal de que Israel havia 
quebrado a aliança firmada por Deus com ele. De fato, a quebra da aliança é o 
que atrairia as maldições: “Trarei sobre vós a espada vingadora da minha aliança; 



20

e, então, quando vos ajuntardes nas vossas cidades, enviarei a peste para o meio de 
vós, e sereis entregues na mão do inimigo” (Lv 26.25).

O ensino do Deuteronômio aos israelitas que estavam entrando na Terra 
Prometida era muito claro: as “palavras da aliança” (Dt 29.1) identificam-se com 
as “palavras desta maldição” (Dt 29.19), e Israel atrairia sobre si essas maldições 
publicadas no Deuteronômio (Dt 29.27), e, além disso, sua rebeldia se configura-
ria como quebra da aliança que o Senhor havia feito com eles (Dt 29.25).

Por isso, através do profeta Jeremias, Javé declara: “Enviarei contra eles a es-
pada, a fome e a peste, até que se consumam de sobre a terra que lhes dei, a eles e 
a seus pais.” ( Jr 24.10; cf. Jr 14.12; 21.7,9; 27.8,13; 19.7-8; 32.24,36; 34.17; 38.2; 
42.17,22; 44.13). O anúncio jeremiano de desgraça fundamenta-se na aliança 
mosaica; a razão da calamidade é a quebra da aliança ( Jr 11.1-14; cf. Jr 7.21-28). 

Portanto, quando Israel ou algum israelita desobedecia a alguma ordem pre-
ceituada nos livros de Moisés (Pentateuco), estaria sujeito a sofrer severas pena-
lidades por Javé, que viriam não somente na forma de guerras, fomes, exílios e 
pestes (Nm 25.1-9; cf. 2Sm 24.13,15).

Violar a lei mosaica poderia acarretar sérias consequências. Há casos de in-
divíduos que foram penalizados por descumprirem algum preceito da lei: 

1.	 O próprio Moisés (ou seu filho) quase foi morto por Javé, devido à ne-
gligência quanto à ordenança da circuncisão (Êx 4.24-26). 

2.	 Certo homem foi apedrejado pela congregação de Israel por violar o sá-
bado (Nm 15.32-36). Aquele desventurado sofreu a penalidade prevista 
pela lei de Moisés (Êx 31.14; 35.2). 

3.	 Um homem dos filhos de Israel e uma prostituta sagrada dos moabitas 
foram mortos por despertar a ardente ira de Javé (Nm 25.6-8). 

4.	 Uzias ficou leproso porque orgulhosamente tentou usurpar a função sa-
cerdotal (2Cr 26.16-23).  

O Salmo 91 parece afirmar que, quando Javé infligisse sobre o Israel nacio-
nal as pragas previstas na lei mosaica, decorrentes da desobediência, poderia haver 
livramento para aqueles israelitas piedosos que não seguissem a mesma conduta 
ímpia dos seus compatriotas. Assim, a hipótese aventada nesse artigo é que os 
v.3-7,10 do Salmo 91 estão reiterando a promessa de Dt 7.15.



21

No v.7, o Salmo 91 pressupõe uma situação em que uma multidão estaria 
sendo atingida pela peste mortal, mas a praga não chegaria perto do fiel que se 
abriga à sombra do Onipotente. O crente israelita contemplaria com seus pró-
prios olhos a ruína dos “ímpios”, mas não sofreria o mesmo destino deles (v.8). 
Os “ímpios” (v.8) são os infratores da aliança; são israelitas que cometiam sérios 
delitos contra Deus e contra o próximo, e perturbavam a ordem social (Sl 1; Mq 
3.1-12; 6.9-16; Hc 1.4). 

Ou seja, quando Deus infligisse o seu povo com enfermidades mortais, re-
sultantes de uma conduta ímpia (como aquela narrada em Nm 25), naquela si-
tuação em que mil e dez mil caíssem, o israelita temente a Javé teria sua vida 
preservada. Portanto, o que o salmista está dizendo aqui no Salmo 91 é que a 
maldição declarada no livro do Deuteronômio (cf. Dt 29.27) não recairam sobre 
aqueles que confiam em Deus e buscam a proteção Nele. 

É verdade que quando Javé trouxe sobre o seu povo uma das maldições do 
livro da lei (o exílio babilônico), de certa forma todos indistintamente (justos e 
ímpios) foram penalizados. Homens de Deus, como Daniel (e seus amigos) e 
Ezequiel foram levados para o cativeiro na Babilônia. Mesmo assim, os exilados 
receberam promessas de redenção (cf. Jr 24). Lá na Babilônia o remanescente fiel 
foi preservado e a promessa de longevidade declarada no final do Salmo 91 (v.16, 
também Sl 92.12-15) certamente se estendia a eles. 

Para explicitar o argumento do presente artigo, convém, novamente, aproxi-
mar o Salmo 91 ao Salmo 90. O Salmo 90 apresenta “o poder da tua ira”, da “tua 
cólera” (v.11); Moisés clama por compaixão (v.13), pois Javé afligiu o seu povo 
(v.15). A ira de Deus sobre o povo de Israel no deserto, apresentada no Salmo 
90, possivelmente precisa ser identificada com aquelas situações em que Javé der-
ramava suas pragas contra seu povo rebelde (Nm 25.3,9). No Salmo 90, Moisés 
ora para que Javé manifeste compaixão ao seu povo. No Salmo 91, por sua vez, o 
israelita deveria orar para ser livre das pestes (Sl 91.15). 

As razões do livramento e as promessas de Javé: Sl 91.14-16

No final do Salmo 91, apresenta-se a razão do livramento (v.14) e as promessas 
de Javé (v.15-16). 

O v.9 já antecipa a justificativa do livramento. A preposição no início do ver-
so, “pois”, “porque” (hebr. ki), apresenta a razão porque Javé livraria da peste/praga: 



22

“Pois tu (dizes): O Senhor é o meu refúgio; fazes do Altíssimo a tua morada”. 
Abrigando-se à sombra do Altíssimo e confiando Nele (v.1-2), o crente israelita 
poderia ser salvo das epidemias. 

O v.14 apresenta outras duas razões do livramento:

“Porque em mim se apegou com amor, eu o livrarei;
  coloca-lo-ei em um lugar seguro18, porque conhece o meu nome.”  

À semelhança do v.9, este v.14 também apresenta a preposição “pois”, “por-
que” (hebr. ki), que ocorre no início do verso e também na segunda linha antes do 
verbo “conhecer”.  

A primeira razão porque alguém poderia ser salvo da enfermidade é o amor 
a Javé: “a mim se apegou com amor”. Esta expressão relaciona-se com Dt 6.5: 
“Amarás, pois, o Senhor, teu Deus, de todo o teu coração, de toda a tua alma e de 
toda a tua força”. Apegar-se a Deus com amor, tema muito caro ao Deuteronômio 
(Dt 6.5; 10.12; 11.1), é reiterado pelo salmista como a razão porque Javé livraria 
os israelitas piedosos das enfermidades mortais. 

A segunda razão do livramento é afirmada na segunda linha do verso: “porque 
conhece o meu nome”. “Conhecer” (hebr. yada), aqui, não é um saber meramente 
racional, mas um conhecimento experimental, fruto de um relacionamento íntimo. 
O “nome” de Deus é uma referência à Pessoa de Deus. Em Deuteronômio 12, lemos 
que Javé escolheu um lugar, provavelmente Jerusalém, para ali fazer habitar o seu 
nome (Dt 12.5). Aqui no Salmo 91, aquele que declara “o Senhor é meu refúgio” 
se relaciona com Deus pessoalmente, possui um relacionamento íntimo com Javé 
através do culto ministrado em Jerusalém, conforme preceituado no Deuteronômio.

A expressão “coloca-lo-ei em um lugar seguro” (v.14) reafirma os v.1-2, só 
que nos v.1-2 é o fiel que busca refúgio em Deus, enquanto que aqui no v.14 é o 
próprio Javé que promete colocar o fiel em um lugar seguro. 

O v.15 apresenta outra razão do livramento: o clamor, a oração. 

“Ele clamará a mim, e eu lhe responderei; 
   eu estarei com ele na angústia, 
    livrá-lo-ei e o glorificarei. 

 18shagab piel imperfeito, “pôr em lugar alto/seguro”.



23

A oração poderia livrar os israelitas das calamidades descritas nas cláusulas 
da aliança. Quando Deus derramava o seu juízo sobre Israel, trazendo sobre seu 
povo impenitente as maldições do livro da aliança, havia a expectativa de livra-
mento, no caso de Israel clamar a Javé por socorro. É o que se lê na oração de 
Salomão lemos em: 

37 Quando houver fome na terra ou peste, quando houver crestamento ou ferru-
gem, gafanhotos e larvas, quando o seu inimigo o cercar em qualquer das suas 
cidades ou houver alguma praga ou doença, 38 toda oração e súplica que qual-
quer homem ou todo o teu povo de Israel fizer, conhecendo cada um a chaga do 
seu coração e estendendo as mãos para o rumo desta casa, 39 ouve tu nos céus, 
lugar da tua habitação... (1Rs 8.37-39a; Cf. 2Cr 6.28).

A mesma perspectiva é esboçada na oração de Josafá: “Se algum mal nos 
sobrevier, espada por castigo, peste ou fome, nós nos apresentaremos diante desta 
casa e diante de ti, pois o teu nome está nesta casa; e clamaremos a ti na nossa 
angústia, e tu nos ouvirás e livrarás.” (2Cr 20.9). 

Tudo indica que o Salmo 91 está alinhado ao pensamento de 1Rs 8.37-39 e 
2Cr 20.9 (cf. 2Cr 7.14; 30.20; 32.24-26; 33.10-13). Assim, mesmo quando Deus 
derramasse seu furor contra Israel, aqueles que se apegassem a Ele com amor e 
clamassem a Ele não seriam afetados pelas maldições decorrentes da desobedi-
ência (Sl 91.14-16; cf. Am 7.1-6; Ez 22.30). No v.16a do Salmo 91 Javé promete 
longevidade. Livre da epidemia mortal, o israelita piedoso poderia ter uma vida 
longa sobre a terra da promessa (Dt 6.2). Desse modo, Javé manifestaria a sua 
“salvação” (v.16b), a preservação da vida, o livramento das pestes.

É importante ainda notar outra passagem do Antigo Testamento em que 
Javé promete livramento aos fiéis, quando o Israel nacional sofresse as sanções 
impostas pelo livro da aliança. Trata-se de um texto de Jeremias:   

8 A este povo dirás: Assim diz o SENHOR: Eis que ponho diante de vós o 
caminho da vida e o caminho da morte. 9 O que ficar nesta cidade há de morrer 
à espada, ou à fome, ou de peste; mas o que sair e render-se aos caldeus, que vos 
cercam, viverá, e a vida lhe será como despojo. 10 Pois voltei o rosto contra esta 
cidade, para mal e não para bem, diz o SENHOR; ela será entregue nas mãos 
do rei da Babilônia, e este a queimará. ( Jr 21.8-10). 



24

Jeremias já havia anunciado a vinda do “mal” (exílio e outras calamidades) 
sobre Jerusalém ( Jr 14.12; 19.7-9; 21.7; 24.10; etc.). Naquela circunstância, Deus 
estava trazendo os caldeus, bem como a fome e as pestes, para destruírem a ca-
pital de Judá. Contudo, aqueles que se entregassem aos caldeus teriam suas vidas 
preservadas (21.9). Ainda que Judá sofresse as sanções impostas por Javé, alguns 
teriam suas vidas por desposo (cf. Jr 45.4-5). 

Portanto, havia esperança de salvamento, mesmo em meio às calamidades. O 
Salmo 91 deve ser situado nessas expectativas de livramentos dos flagelos impos-
tas por Javé ao Israel desobediente. 

A relevância do Salmo 91 para a Igreja

Antes de notar a relevância do Salmo 91 para a igreja, é preciso ponderar que a 
promessa do livramento das “pragas”, conforme apresentada no Salmo 91, des-
tinava-se exclusivamente para o Israel do Antigo Testamento, e não se aplica à 
comunidade da nova aliança (Igreja) no mesmo sentido como se aplicava ao Israel 
nacional da antiga aliança. Para se confirmar essa afirmativa, é necessário voltar 
os olhos novamente ao Deuteronômio. Neste livro, Moisés refere-se às “pragas 
desta terra” e às “suas doenças” (Dt 29.22), como sinal de que “a ira do Senhor 
se acendeu contra esta terra” (Dt 29.27). Não podemos perder de vista um im-
portante detalhe aqui. As “pragas” e as “doenças” viriam contra a terra de Israel, 
especificamente: “contra esta terra” (note o pronome demonstrativo “esta”). Isso 
porque Deus havia feito aliança com o Israel nacional, que habitava naquela terra. 
Do mesmo modo como as bênçãos da aliança se destinavam exclusivamente ao 
Israel nacional (Dt 28.1-14), as maldições, de igual modo, destinavam-se a esse 
povo do pacto (Dt 28.15-68). 

As ordens preceituadas em Deuteronômio foram dadas para Israel, e não 
para Igreja. Consequentemente, as penalidades que viriam sobre Israel, em caso 
de desobediência, não se aplicam mais para a igreja. É preciso prestar atenção 
ao que o próprio texto bíblico afirma: “Hoje, o SENHOR, teu Deus, te manda 
cumprir estes estatutos e juízos” (Dt 26.16; cf. Dt 7.12). Notemos bem: “estes 
estatutos e juízos”. Novamente o pronome demonstrativo aqui não pode ser ig-
norado: “estes” (também em Dt 7.12). Seriam “as palavras desta lei” (Dt 28.58, 
61) que atrairiam as maldições de Javé sobre Israel, dentre essas maldições, as 
enfermidades mortais. Ou seja, aqueles mandamentos especificamente elencados 



25

no livro de Deuteronômio (também em Êxodo, Levítico e Números) deveriam 
ser observados pelos israelitas quando de posse da Terra Prometida. Citemos só 
alguns aqui: extermínio dos falsos profetas e dos idólatras (Dt 13), leis de pureza 
e impureza (Dt 14.3-21), celebração das festas (Dt 16). Se os cristãos hoje fossem 
colocar em prática a lei do extermínio dos falsos profetas e idólatras certamente 
seriam tratados como assassinos, e com razão. 

O povo da nova aliança não está mais sujeito a essas e outras penalidades 
previstas na lei de Moisés, porque não obedece mais a lei de Moisés em sua to-
talidade. Deus não matará nenhum cristão por causa da lei da circuncisão, nem 
ordenará à igreja apedrejar alguém por descumprir o sábado.

Portanto, as maldições que poderiam vir sobre o Israel desobediente, bem 
como as bênçãos ao Israel obediente, estavam estritamente relacionadas com os 
estatutos apresentados nas cláusulas da aliança mosaica. Caso a Igreja reivindique 
as bênçãos da aliança mosaica, também precisará reivindicar suas maldições, e tal 
prerrogativa exigiria à comunidade da nova aliança a obediência irrestrita a todos 
os mandamentos e estatutos preceituados nos livros de Moisés, o que certamente 
confrontaria uma das afirmativas centrais do Novo Testamento, qual seja, os as-
pectos cerimoniais e ritualísticos da lei se tornaram obsoletos pela obra de Cristo.  

É importante destacar que algumas ordens e promessas de Deus para o Is-
rael do Antigo Testamento não se aplicam mais à Igreja. Por exemplo, Deus or-
denou os israelitas entrarem na terra de Canaã e exterminarem completamente 
os cananeus, com a promessa de que estaria com eles nas batalhas que trava-
riam naquela terra. É muito óbvio que essa ordem e promessa divinas, conforme 
sua configuração no Antigo Testamento, não se aplica mais para o povo da nova 
aliança. Deus não ordena que os cristãos saíam à guerra contra seus inimigos, nem 
ordena que eles destruam cidades e matem seus habitantes, nem promete que 
estará com eles caso eles saíam a subjugar povos e nações atuais. Deus não ordena 
à sua Igreja para marchar em torno de alguma cidade por sete dias, uma vez por 
dia e sete vezes no sétimo dia, sob a promessa de que as muralhas dessa cidade 
ruirão ( Js 6). Essa foi uma ordem e promessa dadas em um contexto histórico 
específico da conquista da Terra Prometida. Essa ordem e promessa eram restritas 
à comunidade da antiga aliança, no estágio da história da salvação em que Deus 
estava levantando Israel para ser o povo através do qual o Messias nasceria para 
trazer salvação para a humidade. 



26

Deus não tem uma aliança com as nações atuais como tinha com a nação de 
Israel no Antigo Testamento. Compreendendo-se adequadamente essa questão, 
chega-se a uma implicação fundamental: a pandemia do coronavírus (e outras 
pestes que devastaram a humanidade no passado) não pode ser interpretada como 
quebra da aliança e, consequentemente, não podem ser vistas como sanções de 
Deus. Aqueles que sofriam as pragas preceituadas nos livros de Moisés eram os 
“ímpios” (Sl 91.8). Ora, aqueles que hoje contraem o coronavírus são “ímpios” 
no mesmo sentido do Antigo Testamento? Absolutamente não. Chamar de “ím-
pios” aqueles que são vitimados pelo COVID-19 seria não somente um desvio da 
correta interpretação bíblica, mas também uma violência à solidariedade. Idosos 
e doentes crônicos (principais vítimas do coronavírus) certamente não podem 
ser classificados como iníquos e corruptos no mesmo sentido dos ímpios na co-
munidade israelita. Até porque não precisa ser muito inteligente para constatar 
que os crentes piedosos também têm morrido por causa do vírus (e por outras 
enfermidades), enquanto que muitos ímpios têm suas vidas preservadas desse 
mal. Passada a epidemia, os criminosos e corruptos continuarão seus desserviços 
à sociedade, enquanto que muitos justos terão sido exterminados. Na verdade, a 
pandemia tem matado justos e ímpios, cristãos e não cristãos, indistintamente.  

Por outro lado, precisamos responder honestamente à seguinte questão: a 
pandemia do coronavírus foi enviada por Deus? Ora, se o Altíssimo é Soberano 
sobre tudo e sobre todos (e de fato Ele é), se nenhum passarinho cai em terra sem 
a permissão de Deus (Mt 10.29), se Dele, e por meio Dele e para Ele são todas 
as coisas (Rm 11.36), então não podemos negar que Deus enviou ou permitiu o 
coronavírus para que algum dos propósitos sejam cumpridos na história atual.  

Feitas essas constatações, é necessário ainda tecer uma ponderação. O Salmo 
91, apesar de precisar ser lido no contexto da aliança mosaica e ter sido dirigido 
originalmente a Israel, não pode jamais ser menosprezado pelos cristãos. Esse Sal-
mo afirma o cuidado providencial de Deus sobre seus filhos, e certamente a Igreja 
só está de pé porque o Senhor é o seu refúgio e abrigo. Baseado no Salmo 91.10, e 
na própria oração do Pai-nosso (Mt 6.13), precisamos orar para Deus nos livrar do 
mal. Não precisamos temer mal algum porque nosso Supremo Pastor está conosco 
(Sl 23.4). O próprio Jesus se fundamentou no Salmo 91 ao comissionar os setenta 
discípulos: “Eis aí vos dei autoridade para pisardes serpentes e escorpiões e sobre 
todo o poder do inimigo, e nada, absolutamente, vos causará dano” (Lucas 10.19). 



27

Cristo retomou a promessa do Sl 91.13. Quando o Senhor promete que “nada, ab-
solutamente, vos causará dano” não está afirmando que os pregadores do evangelho 
não poderiam sofrer sérios danos por causa da pregação do evangelho (cf. Jo 21.19; 
At 12.1-2), mas simplesmente está assegurando que as forças do mal não poderão 
impedir o avanço do evangelho. A antiga serpente tenta a todo custo derrubar a 
Igreja de Cristo (Ap 12), mas, ao final, o Cordeiro e Sua igreja prevalecerão.  

Com base no Sl 91.3-7, 10, o cristão certamente pode orar suplicando para que 
Deus o livre das enfermidades. Sobretudo em uma situação de pandemia, o povo de 
Deus precisa renovar seu compromisso com a oração, levantando um clamor para 
que o Altíssimo nos livre das epidemias e das calamidades geradas por elas. Por outro 
lado, é necessário sempre se lembrar que Deus nunca prometeu que a Igreja estaria 
completamente livre das enfermidades. Neste ponto, é importante recordar que vi-
vemos em um mundo amaldiçoado por causa do pecado original (Gn 3). O próprio 
Deus decretou: “maldita é a terra por sua causa” (Gn 3.17). Note-se bem. A maldição 
sobre o cosmos é um decreto divino. Não pode ser alterado, por enquanto. Está de-
cretado que a terra e seus habitantes sofreriam os efeitos catastróficos por causa do 
pecado, e esse decreto não pode ser alterado até que novos céus e nova terra sejam 
criados, quando finalmente a maldição lançada em Gn 3 será extinta (Ap 22.3). 
Quando novos céus e nova terra surgirem, “não haverá mais morte, nem pranto, 
nem lamento, nem dor” (Ap 21.4). Mas, enquanto isso não ocorrer, toda a natureza 
agoniza e sofre os efeitos do pecado (Rm 8.22), “e não somente ela, mas também 
nós, que temos os primeiros frutos do Espírito, também gememos em nosso íntimo, 
aguardando ansiosamente nossa adoção, a redenção do nosso corpo” (Rm 8.23).

Sendo assim, orações que decretam a cura ou a proteção das enfermidades 
estão totalmente desalinhadas à teologia bíblica. Nos arraiais evangélicos, é co-
mum se ouvir orações com os seguintes dizeres: “nós determinamos a cura em 
nome de Jesus”; “nós declaramos o livramento de todo o mal”, etc. Certamente 
uma das bases dessas orações é a má interpretação do Salmo 91.10. Ora, decretar 
que todo cristão será livre de todo o mal é ir contra o decreto lançado pelo próprio 
Deus em Gn 3.17. Qual dos decretos será efetivado? O decreto da maldição sobre 
a natureza que o próprio Deus lançou, ou o decreto das “orações fortes”? 

O cristão ora para ser livre das epidemias. Ora pela cura dos enfermos. Mas 
não decreta nada. Simplesmente confia, com a expectativa de que a vontade de 
Deus seja feita. 



28

É preciso ainda se lembrar que, de acordo com o Novo Testamento, as epi-
demias seriam um dos sinais da segunda vinda de Jesus (Lc 21.11; Ap 6.8). As 
pestes sinalizam que o fim virá, mas elas não apontam exatamente a proximidade 
do fim: “é necessário que primeiro aconteçam estas coisas, mas o fim não será logo” 
(Lc 21.9, itálico do autor). Note-se o final do verso: “mas o fim não será logo”. As 
epidemias só marcarão o início das dores, e não fim delas. Não é o fim, mas só o 
começo do fim. Portanto, a vinda do COVID-19 não nos autoriza a afirmar que 
Jesus voltará hoje ou na próxima semana. Sim, Cristo pode voltar, mas isso pode 
ocorrer agora ou daqui mil anos. Ele virá como um ladrão, em um momento que 
não esperamos (Mt 24.42-44). De qualquer modo, o conselho da Escritura sem-
pre é válido: precisamos estar preparados para a volta de Jesus!

Conclusão 

A confiança expressa no Salmo 91 está fundamentada na aliança que Deus fez 
com Israel, conforme relatada nos livros de Êxodo e Levítico, cujas cláusulas são 
renovadas no livro do Deuteronômio, e foram dadas por Javé no estágio da his-
tória da salvação caracterizado como antiga dispensação, quando Israel estava de 
posse da terra de Canaã. As cláusulas da antiga aliança eram nacionais, ou seja, es-
tavam estritamente relacionadas com Israel como nação. Portanto, essas palavras 
pertenciam à antiga aliança. Hoje, nós, cristãos, estamos em outra dispensação, na 
nova aliança estabelecida pelo sangue de Cristo. Nossa “terra prometida” não é a 
terra física de Israel, mas os novos céus e a nova terra que o Senhor tem preparado 
para aqueles que Nele confiam (Hb 4). 

A promessa de livramento das enfermidades, conforme apresentada no Sal-
mo 91, especialmente nos v.3-7, 10, no contexto da aliança veterotestamentária, 
estava voltada para os israelitas piedosos que clamassem a Javé por livramento 
(v.14-16). Estes fiéis poderiam ser livres das enfermidades mortais preceituadas 
no livro da aliança. 

O povo de Deus certamente precisa orar clamando pelo livramento das epi-
demias. Entretanto, o crente piedoso não pode se iludir com falsas promessas. O 
cristão, por mais piedoso que seja, está sujeito às aflições pertinentes a esse mundo 
caído. Não está livre dos efeitos cósmicos do pecado. O cristão está sujeito a aci-
dentes. Cristão também morre de câncer. Está sujeito a todo tipo de enfermidade. 
Também pega coronavírus. O cristão também fica desempregado. É assaltado por 



29

bandidos cruéis. Entretanto, possui uma certeza absoluta: o seu tesouro será pre-
servado até o Dia final (2Tm 1.12); a esperança viva domina o coração do crente, 
pois sua herança está preservada nos céus, onde Cristo o aguarda (1Pe 1.3-5). 
Aquele que crê em Cristo sempre será abrigado à sombra do Altíssimo aqui nessa 
vida, em meio às tormentas dessa vida, e para todo o sempre. Nada o separará do 
amor de Deus que está em Cristo Jesus.

Bacharel em Teologia (FTBC e FATEO/UMESP); Mestre e 
Doutor em Ciências da Religião, na área de Literatura e 
Religião no Mundo Bíblico, pela Universidade Metodista 
de São Paulo. Professor da Teológica Batista de Campinas, 
onde leciona Hebraico, Antigo Testamento, Exegese do 
Antigo Testamento e Hermenêutica Bíblica. Pastor na 
Igreja Batista Bela Vista, em Nova Odessa/SP.

Sobre o autor

Luciano R. Peterlevitz



30

Poesia hebraica bíblica: um estudo sobre 
esticometria, sonoridade e gramática

Adriano Carvalho

Introdução

Um dos primeiros tratados sistemáticos sobre a poesia hebraica bíblica foi prepara-
do por Robert Lowth. Esse estudioso da Universidade de Oxford proferiu palestras 
memoráveis sobre esse tema. Sua “De Sacra Poesi Hebraeorum Praelectiones Aca-
demicae” apresentada em 1753 é uma referência no tratamento do assunto. A tese 
de Lowth era que o Antigo Testamento é literatura e desse modo requer o mesmo 
exame crítico e apreciação, tanto na forma, quanto na substância, como é exigido 
de qualquer outra literatura.1 Segundo George Buchanan Gray a contribuição do 
estudioso de Oxford sobre o assunto (poesia bíblica) foi dupla: “ele pela primeira 
vez analisou claramente e expôs a estrutura paralela da poesia hebraica, além disso, 
chamou a atenção para o fato da extensão da poesia no Antigo Testamento”.2 

1GRAY, George Buchanan. The Forms of Hebrew Poetry: considered with special 
reference to the criticism and interpretation of the Old Testament. Hodder and Stough-
ton.MCMXV.p.4-5.

2GRAY, George Buchanan. The Forms of Hebrew Poetry: considered with special 
reference to the criticism and interpretation of the Old Testament. Hodder and Stoughton.
MCMXV.p.6-7.



31

Depois de Lowth o interesse sobre esse assunto aumentou consideravelmen-
te no meio acadêmico. Análises críticas de fulcro literário puderam ser realizadas 
em várias passagens do Antigo Testamento. Apesar disso, segundo Wilfred G. E. 
Watson, uma análise detalhada de todos os textos poéticos ainda não pode ser meti-
culosamente concluída.3 Mesmo assim é possível realizar um estudo minimamente 
proveitoso sobre os elementos gramaticais, rítmicos e esticométricos da poesia he-
braica bíblica. Esta pesquisa buscará descrever as características principais desses ele-
mentos, com vistas a uma compreensão elementar do assunto. Na prática falaremos 
sobre os marcadores estruturais, analógicos e sonoros (entre outros) da poesia bíblica.

Antes de o leitor continuar a leitura, este autor precisar fazer algumas ob-
servações. Primeira, somente através do texto hebraico poderão ser percebidas 
nitidamente questões relacionadas à forma e sonoridade da poesia bíblica hebrai-
ca: é por esse motivo que o texto hebraico é obrigatoriamente citado neste traba-
lho. Segunda, o texto hebraico referência nesta pesquisa é o da Bíblia Hebraica 
Stuttgartensia, excetuando o caso de outro ser mencionado por este autor. Tercei-
ra, uma transliteração será apresentada logo em seguida ao texto hebraico. Final-
mente, uma tradução para o português será apresentada abaixo da transliteração: 
com isso esperamos auxiliar ao leitor menos acostumado com o texto hebraico.

Uma língua poética

Hassel C. Bullock comentou que a língua hebraica tem uma qualidade musical in-
trínseca que naturalmente suporta a expressão poética: “é basicamente uma língua 
de verbos e substantivos, e estes são os blocos de construção da poesia hebraica”.4 
O autor também destacou que embora não existam regras estritas de rima e métri-
ca, a linguagem poética depende muito do estresse ou do acento por sua qualidade 
rítmica. Além disso, a imensa força de seu sotaque lhe dá um movimento rítmico 
que perdemos em línguas que têm um estresse menor. “A escassez de adjetivos au-
menta a dignidade e a impressividade do estilo, e a ausência de um grande estoque 
de termos abstratos leva o poeta a usar imagens e metáforas em seu lugar”.5

3WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry.Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.1.

4BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988. p.31-32.

5BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.31-32



32

Beleza e utilidade 

Robert Lowth ensinou que a utilidade é o objetivo final da poesia, e o prazer o 
meio pelo qual esse fim pode ser efetivamente cumprido.6 Nesse espírito ele de-
clarou: “Eu, portanto, estabeleço como uma máxima fundamental, que a poesia é 
útil, principalmente porque é agradável (...) os escritos do poeta são mais úteis do 
que os do filósofo, na medida em que são mais agradáveis”. 

Não é difícil concordar com o autor aqui em relação à utilidade da poesia. 
Realmente esse recurso linguístico é muito importante na medida em que re-
vela o esforço que os seres humanos fazem para explorar e compreender pala-
vras e sentimentos. Além disso, por meio da poesia o ser humano consegue dá 
forma e significado as suas experiências. Pois ela permite que ele se mova com 
confiança no mundo conhecido, mas também que o ultrapasse.7 Não bastasse 
isso, a poesia permite expressar sentimentos e emoções por meio de imagens 
compreensíveis. Ao lermos Cantares, por exemplo, só conseguimos capturar a 
beleza do amor apaixonado descrito ali, porque o autor resolveu descrevê-lo em 
linguagem poética.8

Paralelos 

Desde a descoberta dos textos ugaríticos em 1929 e nos anos subsequentes, houve 
uma intensa discussão da poesia de Ugarit e do Antigo Testamento.9A descoberta 
desses textos revelou que os antigos vizinhos de Israel usavam a poesia como um 
recurso literário importante. Mais tarde com a comparação desses achados com 
textos da bíblia hebraica, pode-se anuir o uso da poesia como um recurso literá-
rio bem explorado pelos autores bíblicos. Igualmente, os textos poéticos ugaríti-
cos passaram a funcionar como uma referência para o estudo da poesia hebraica 

6LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews.(Translated from 
the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by Calvin E. Stowe.For 
Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.p.11.

7SIMECEK, Karen; RUMBOLD, Kate. The uses of Poetry. Changing English, 
2016.p.309.

8Vejam também outro exemplo em Isaías 2.11-17, cf. GRENN, Jennifer. Reading 
poetic texts in Isaiah. Leven. Volume 13:Iss. 2, Article 3.2005.p.61.

9BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.32.



33

bíblica.10 Isso porque o ugarítico é uma língua intimamente relacionada com o 
hebraico, muito mais próxima do que o acadiano.11 

Arte antiga

Os tabletes ugaríticos foram datados pelos arqueólogos entre os anos 1600 e 1200 
a.C (a segunda data é determinada pela invasão dos povos do mar que saquearam 
a cidade).12 Acredita-se que os textos literários foram escritos próximos dos anos 
1400-1350 a.C.13 O principal material poético daqueles tabletes compreendia: 
(1) o Ciclo de Baal (uma série de episódios contando as aventuras de Baal); (2) as 
lendas de Keret e Aqhat (ambos, heróis humanos); (3) a história de Dawn, “Dusk” 
e as núpcias de Nikkal.  Essas estórias compreendiam cerca de 4.000 linhas de 
versos (muitos dos quais são repetições literais das mesmas linhas).14 Embora 
datando em forma escrita por volta do século XIV a.C., as próprias composições 
são provavelmente muito anteriores.15 Elas teriam circulado pela primeira vez em 
forma oral, e, portanto, em várias versões diferentes, logo depois tomaram a forma 
estática e final que conhecemos hoje.16

A literatura ugarítica tratava de mitos, contos e lendas: “há uma ou duas ora-
ções, pelo menos um encantamento, e talvez um hino”.17 O texto daquelas estórias é 
basicamente de caráter narrativo, por essa razão, não pode ser diretamente compa-

10WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.4.

11WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.5.

12WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.6.

13WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.6.

14WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.6.

15WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.6.

16WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.6.

17WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.6.



34

rado com os textos poéticos hebraicos. Contudo há uma grande sobreposição entre 
os dois conjuntos de literatura, pois eles compartilham uma técnica poética comum 
e, em muitos aspectos parecem pertencer à mesma tradição de versificação.18

Serviço e extensão 

Joseph Angus destacou que “a excelência particular da poesia hebraica era ter servido 
a mais nobre das causas, a da religião, apresentando as mais elevadas e preciosas ver-
dades, expressas na linguagem mais apropriada”.19 É em busca dessas preciosas verda-
des da qual se referiu Angus, que o estudante das Escrituras deve estudar o material 
poético contido ali.  No entanto, esse estudo não deve ser um mero exercício técnico, 
ao contrário, deve ser conduzido com toda a seriedade como de quem está em busca 
de tesouros espirituais maravilhosos.20Além disso, esse estudo deve ser demorado e 
exaustivo, isso porque a poesia ocupa uma porção considerável na bíblia: “um terço do 
Antigo Testamento foi escrito em forma poética, que se fosse impresso em sequência, 
teríamos um volume cuja extensão total excederia o Novo Testamento”.21

Terminologia 

James L. Kugel observou que não existe no hebraico bíblico uma palavra para 
“poesia”:22

Há um grande número de classificações de gêneros na Bíblia - palavras para 
diferentes tipos de salmos, hinos, músicas e arranjos corais; provérbios, jogos de 
palavras; maldições, bênçãos, orações; histórias, contos, genealogias; leis, proce-
dimentos cultuais; discursos, exortações de intenção moral; oráculos, predições, 
consolação ou repreensão - mas em nenhum lugar qualquer palavra é usada 

18WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.6.

19ANGUS, Joseph. História, Doutrina e Interpretação da Bíblia. Hagnos, 2003.p.539.
20CARSON, D.A.; FRANCE, R.T.; MOYTER, J.A.; WENHAM, G.J. Comentário Bíblico 

Vida Nova. Editora Vida Nova, 2009.p.688.
21KAISER, Walter C.; SILVA, Moisés. Introdução à Hermenêutica Bíblica(2ª edi-

ção). Cultura Cristã, 2009.p.83.
22KUGEL, James L. The idea of Biblical Poetry: parallelism and Its History. New 

Haven and London: Yale university Press,1981.p.69.



35

para agrupar gêneros individuais em correspondências de blocos maiores como 
a “poesia” ou “prosa”.

Embora Kugel, em certo sentido esteja correto, outros autores, no entan-
to, sugerem que algumas palavras hebraicas como, por exemplo, רֹמְזִִמ (Mizmor) 
e  לָׁשָמ (Mashal) são apropriadas para descrever o fazer poético. Ademais, um 
“poema” e mesmo o próprio “estilo poético” podem ser descritos pelas palavras 
hebraicas Mizmor e Mashal.23

O que é poesia?

Pode-se definir poesia como qualquer tipo de linguagem verbal ou escrita que é 
estruturada ritmicamente e destina-se a contar uma história, ou expressar qual-
quer tipo de emoção, ideia ou estado de ser. É a “arte de criar imagens, de expressar 
emoções em que se combinam sons, ritmos e significados”.24 Seu propósito “é 
instruir enquanto dá prazer”.25 É um gênero literário frequente em vários livros 
da bíblia, não apenas na chamada literatura sapiencial: Jó, Salmos, Provérbios, 
Eclesiastes e Cantares: há versos poéticos nos escritos dos profetas e em outros 
lugares da Escritura.26 

Poesia e prosa

Muitos autores têm colocado de maneira conclusiva que a poesia é bem delimi-
tada por suas diferenças em relação à prosa. Eles reconhecem haver uma área de 
sobreposição, mas dizem não ser difícil definir precisamente as diferença entre esses 
dois gêneros: “...apesar de algumas combinações de tipos e indefinição das linhas 
de demarcação, a prosa e a poesia são basicamente duas formas diferentes de usar a 

23LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews.(Translated from 
the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by Calvin E. Stowe.For 
Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.p.38.

24MiniAurélio Século XXI. Editora Nova Fronteira, 2001. p.578.
25LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews.(Translated from 

the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by Calvin E. Stowe. For 
Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.p.9.

26FREEDMAN, David Noel. Pottery, poetry, and prophecy an essay on biblical poet-
ry.Journal of Biblical Literature, Vol. 96, No.1, 1977.p.5.



36

linguagem”.27 Além disso, certos elementos gramaticais são mais comuns na prosa do 
que na poesia. Esse é o caso das partículas hebraicas “’תא” - (et) - que indica o objeto 
direto definido, do pronome relativo “רשא” – (asher), e do artigo definido “ה” – (ha).28 

Marcadores rítmicos

Charles Biggs concordou com Josefo, Eusébio e Jerônimo de que a forma mais 
simples e antiga do verso hebraico era medida por três acentos rítmicos: os trí-
metros (também havia a medida de cinco acentos “pentâmetros” e de seis acentos 
“hexâmetros”).29 Mas discordava de Bickell quando este dizia que a métrica de-
veria ser medida por sílabas, sem considera a quantidade, como na poesia siríaca, 
de modo que há uma sucessão constante de sílabas acentuadas e não acentuadas 
e, portanto, iâmbicas ou trocáficas30 Biggs acreditava que a poesia hebraica es-
tava em um estágio mais avançado de desenvolvimento do que a poesia siríaca. 
Ele lembrou inclusive que o maqqef (־) foi usado no sistema massorético como 
um guia para a cantilação.31 Embora tivesse reconhecido que o uso daquele sinal 
gráfico para a cantilação dependia de um uso mais antigo para o ritmo.32

Os trímetros 

Biggs defendeu que o padrão da poesia hebraica antiga era a marcação de três 
acentos rítmicos. Para o autor, embora existissem linhas de dímetro, não havia 
nenhuma parte da poesia bíblia que fosse construída de dímetros: “eles eram usa-
dos apenas para dar variação aos trímetros, especialmente no começo e no fim de 

27FREEDMAN, David Noel. Pottery, poetry, and prophecy an essay on biblical poet-
ry. Journal of Biblical Literature, Vol. 96, No.1, 1977.p.6.

28FREEDMAN, David Noel. Pottery, poetry, and prophecy an essay on biblical poet-
ry.Journal of Biblical Literature, Vol. 96, No.1, 1977.p.6.

29BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Univer-
sit of Chicago Press, 1886.p.164.

30BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Univer-
sit of Chicago Press, 1886.p.164.

31BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Univer-
sit of Chicago Press, 1886.p.164.

32BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Univer-
sit of Chicago Press, 1886.p.164.



37

uma estrofe, ou onde fosse importante que houvesse uma pausa no movimento 
do pensamento ou emoção.” 33 

Números 23.7-10, segundo Biggs, é o exemplo de ocorrência dos trímetros 
no texto hebraico:34

 בקעי יל־הרא הכל םדק־יררהמ באומ־ךלמ קלב ינחני םרא־ןמ רמאיו ולשׁמ אשׂיו
׃לארשׂי המעז הכלו

׃הוהי םעז אל םעזא המו לא הבק אל בקא המ

׃בשׁחתי אל םיוגבו ןכשׁי דדבל םע־ןה ונרושׁא תועבגמו ונארא םירצ שׁארמ־יכ

 יתירחא יהתו םירשׁי תומ ישׁפנ תמת לארשׂי עבר־תא רפסמו בקעי רפע הנמ ימ
׃והמכ

O autor comentou que na passagem acima se podia ver que em algumas 
linhas havia a marcação de três acentos rítmicos.35 

Dispositivos principais

Nesse tópico apresentaremos os dispositivos padrões da poesia hebraica bíblica.

Ritmo e paralelismo

O ritmo (métrica) e o paralelismo são para muitos autores, as características 
principais da poesia bíblica.36 Essa é a opinião, por exemplo, de George Bu-
chanan Gray.37 

33BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Univer-
sit of Chicago Press, 1886.p.164.

34BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Univer-
sit of Chicago Press, 1886.p.164-165.

35BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Univer-
sit of Chicago Press, 1886.p.165.

36CARSON, D.A.; FRANCE, R.T.; MOTYER, J.A.; WEMHAM, G.J. Comentário Bíblico 
Vida Nova, 2009. p.688.

37GRAY, George Buchanan. The Forms of Hebrew Poetry: considered with special 
reference to the criticism and interpretation of the Old Testament. Hodder and Stough-
ton. MCMXV.p.3-4.



38

Em suas palestras sobre a poesia hebraica, Robert Lowth (1753) destacou 
haver três tipos de paralelismo: sinônimo, antitético e sintético.38 No entanto, nos 
últimos anos, baseado em parte nos estudos ugaríticos, parece haver um consenso 
acadêmico de que esse esquema era simplista demais. E, nesse caso, deve-se falar 
em termos de paralelismo sintático (ordem das palavras) e semântico (significado 
das palavras).39 O paralelismo sintático é mais difícil de representar em algumas 
línguas, porque a ordem das palavras é muitas vezes difícil de ser traduzida de 
uma maneira inteligível. O paralelismo semântico é mais fácil de ilustrar.40

Métrica

A métrica tem sido apresentada como uma forma de ritmo. Assim, para se 
saber o que é métrica, deve-se primeiro saber o que é ritmo.41 Então vamos lá. 
O ritmo pode ser descrito como um padrão recorrente de sons.42 Ele pode ser 
marcado por um forte acento em uma palavra, pela sonoridade, pela afinação 
(uma sílaba pronunciada em tom mais alto ou mais baixo que a norma) e pelo 
comprimento (extraindo uma sílaba) etc.43

Watson observou que a métrica não pode ser medida cientificamente pelo 
uso do osciloscópio e afins, como, por exemplo, espectrografia sonora. Para o au-
tor, ela só podia ser determinada linguisticamente.44 Ela pertence à estrutura su-

38LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews.(Translated from 
the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by Calvin E. Stowe.
For Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.p.154. Ver também: BULLOCK, 
C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Revised and Expanded). 
Chicago: Moody Press, 1988.p.32.

39BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.32.

40BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.32.

41WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.87.

42WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.87.

43WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.87.

44WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.87-88.



39

perficial da linguagem e não a sua estrutura profunda:45 Além disso, a métrica é 
um padrão sequencial de entidades abstratas, em outras palavras, é uma espécie 
de moldagem de uma linha (de verso) para se ajustar a uma forma preconcebida 
composta de conjuntos recorrente.46

Paralelismo sinônimo

O primeiro tipo de paralelismo é o sinônimo. Ocorre quando o mesmo sentimen-
to se repete em termos diferentes, mas com equivalência.47 Exemplo, Salmo 24.148

הּאֶוֹלמְוּ ץרֶאָהֶ הוָהילַ

Umëloah Haarets LaYHVH
הּבָ   יבֵּשְׁיֹוְ לבֵֹתֵּ

Vah Veyoshevey Tevel
“Ao SENHOR pertence a terra e tudo o que nela se contém,  

o mundo e os que nele habitam”.

Paralelismo antitético

O paralelismo antitético “é quando uma coisa é ilustrada pelo seu contrário”. Em 
outras palavras, sentimentos se opõem a sentimentos, palavras a palavras etc.49 
Vejam isso mais claramente em Provérbios 10.1:50

45WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.88.

46WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.88.

47LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews.(Translated from 
the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by Calvin E. Stowe.For 
Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.p.157.

48O texto hebraico usado aqui é da Bíblia Hebraica Stuttgartensia (1997), SBBB. A 
tradução livre é deste autor.

49LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews.(Translated from 
the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by Calvin E. Stowe. For 
Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.p.161.

50O texto hebraico usado aqui é da Bíblia Hebraica Stuttgartensia (1997), SBBB.  A 
tradução livre é deste autor.



40

ןֵּב  םָכָח חַּמַׂשְי־באָ

Yësamach av Chakham Ben
ןְבוּ ליִסְּכ   תַגוּתּ    וֹמִּא

Ymo Tagat Kesyl Uven
“O filho sábio alegra o seu pai, mas o filho insensato é a tristeza de sua mãe”.

Paralelismo sintético

Nesse tipo de paralelismo as sentenças respondem umas às outras, não pela inte-
ração da mesma imagem ou sentimento, ou pela oposição de seus contrários, mas 
simplesmente pela forma de construção.51

Exemplo: Salmo 2.652

יִנאַַַו יִּתַסָנ יִּכְלַמ

Malëky Nasakhëty Vaany
לַע ־  ןוֹיִּצ  רַח  ׃ישְּׁדָק

Qadëshy Har Tsyon Al
“Eu, porém, constituí o meu Rei sobre o meu santo monte Sião”.

Merisma

Quando uma totalidade é expressa de forma abreviada, estamos lidando com o 
merisma. A expressão “corpo e alma” em Isaías 10.18, por exemplo, significa “a 
pessoa inteira”.53 O ponto significativo é que no merisma, de qualquer forma, não 
são os elementos individuais que importam, mas o que eles representam juntos, 
como uma unidade.54 Veja, por exemplo, Isaías 1.6:55

51LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews.(Translated from 
the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by Calvin E. Stowe.For 
Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.p.162.

52O texto hebraico usado aqui é da Bíblia Hebraica Stuttgartensia (1997), SBBB. A 
tradução livre é deste autor.

53WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.321.

54WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.321.

55O texto hebraico é o citado por Watson, ver: Wilfred G.E. Classical Hebrew Po-
etry. Journal for the study of the Old Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.321.



41

שׁאר־דעו לגר־ףכמ
Rosh Vead Regel Mikaf

םתמ וב־ןיא
Metom Bo Eyn

“Desde a planta do pé até a cabeça
não há nele coisa sã...”

Ironia

Tem sido observado que não reconhecer na linguagem cotidiana ou em um 
poema uma ironia pode leva a um completo equívoco. Portanto, deve-se ter em 
mente que uma declaração irônica, o significado literal é precisamente o oposto 
do que deve ser entendido. O principal problema da detecção da ironia na poesia 
escrita é a falta de marcadores extralinguísticos, como gestos corporais e a ausên-
cia de entonação que poderiam fornecer uma pista para a interação irônica.56 Isso 
é verdade, sobretudo, no hebraico antigo, ugarítico e acadiano. Em todo caso, o 
contexto pode ser o melhor guia para apontar a presença da ironia.  Esse é o caso 
de Amós 4.4-5:57

 םימי תשׁלשׁל םכיחבז רקבל ואיבהו עשׁפל וברה לגלגה ועשׁפו לא־תיב ואב
׃םכיתרשׂעמ

׃הוהי ינדא םאנ לארשׂי ינב םתבהא ןכ יכ ועימשׁה תובדנ וארקו הדות ץמחמ רטקו

Harebu Hagilegal Ufisheu El Veyt Bou
Zivecheykhem Loboqer Vehavyu Lifeshoa

Maeseroteykhem Yamym Lisheloshet
Nedavot Veqireu Todah Mechamets Veqater
Yserael Beney Ahavetem Khen ky Hashemyu

Yehvih Adonay Neum

56WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.306-307.

57O texto hebraico é o citado pelo autor, ver: WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew 
Poetry. Journal for the study of the Old Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.307.



42

“Vinde a Betel e transgredi, a Gilgal, e multiplicai as transgressões; 
e, cada manhã, trazei os vossos sacrifícios e, de três em três dias, 

os vossos dízimos; e oferecei sacrifício de louvores do que é levedado, 
e apregoai ofertas voluntárias, e publicai-as, porque disso gostais, 

ó filhos de Israel, disse o SENHOR Deus”.

Compare o insulto direto em Amós 4.1: “Ouvi esta palavra, vacas de Basã”.58

Esticometria e Estresse

Muitos estudiosos da poesia hebraica bíblica têm a tendência de falar em uni-
dades em vez de pés métricos (em um poema, mais especificamente num verso, 
muitas métricas usam o  pé  como a unidade básica na sua descrição do ritmo 
subjacente).59 Nesse caso, cada unidade tem um grande estresse (em linguística, 
o estresse é a ênfase relativa que pode ser dada a certas sílabas em uma palavra, 
ou a certas palavras em uma frase), que normalmente se enquadra em um verbo, 
substantivo ou adjetivo.60 As unidades se combinam para formar um membro, às 
vezes chamado de stichos (do grego “linha”). Duas unidades é o número mínimo 
para a constituição de uma linha, e geralmente não mais que três. As linhas então 
se combinam para formar o componente maior do verso hebraico, chamado de 
distich (dístico) se duas linhas estiverem envolvidas, e um tristich (trístico) se três. 
Segundo, Hassel C. Bullock, o Salmo 19.1-2 ilustra isso:61 

58WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.307.

59BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.32.

60BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.32.

61BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.32-33.



43

1-	 Os céus 
 
 
 
 
E – o - fir-
mamento

Estão proclamando

Estão anunciando

a-	 Glória- de- 
Deus 
 
 
 
 
O – trabalho –
de –suas - mãos 

2 - Dia a dia 
 
E noite a noite

Derrama 
 
declara

Discursa 
 
conhecimento

Bullock explicou o gráfico acima como segue:62

As unidades individuais da primeira linha (stich) número três, com três uni-
dades correspondentes na segunda linha. A primeira unidade, “os céus”, tem uma 
unidade correspondente “e o firmamento”, na segunda linha, assim como cada 
uma das outras unidades na linha um. Além disso, uma vez que cada uma das 
unidades ou termos na linha 1 tem um termo correspondente na segunda linha, 
este paralelismo é considerado completo. 

O autor ainda observou que as três unidades das duas linhas do verso 1 po-
dem ser diagramadas assim:63

a b c
A´ B´ C´

62BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.33.

63BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.33.



44

Mas ele observou que esse paralelismo não faz justiça ao paralelismo hebrai-
co, já que o versículo 1 carrega uma ambiguidade, porque “o firmamento”, não “o 
trabalho de suas mãos”, é o tema do verbo na linha hebraica. Além disso, segundo 
o autor, o versículo 2 mais exatamente processa o paralelismo sintático da linha 
hebraica: “o verso 1b como apresentado dentro do parêntese mostra a dificuldade 
de reproduzir a exata ordem hebraica na tradução, uma vez que seguir essa ordem 
produz uma sentença ambígua”.64

No entanto para Bullock, o paralelismo semântico é outro assunto. Ele  
explica:65 

“os céus” é um termo mais geral (Gn 1.1), enquanto a unidade paralela, “o firma-
mento”, é um termo mais específico para a extensão acima da terra (Gn 1.6-8). 
Da mesma forma, “a glória de Deus” é um termo mais geral, e “o trabalho de 
suas mãos” um mais específico a mesma ideia. Embora sejam paralelos, eles não 
são estritamente sinônimos. Assim, o paralelismo passou do geral para o especí-
fico. Dentro de cada unidade das linhas acima, há uma tensão (acento) que recai 
sobre a ideia principal, produzindo um padrão rítmico de 3:3.

Estresse

Um elemento importante da métrica é o que Watson chama de “estresse”. Essa 
é uma característica suprassegmental do enunciado.66 Por exemplo, uma sílaba 
tônica é pronunciada mais energicamente, muitas vezes com um aumento no tom 
ou no volume:67 “O estresse funciona para enfatizar ou contrastar uma palavra ou 
para indicar relações sintáticas”. O padrão do estresse na métrica hebraica pode 
ser percebido no texto de Salmo 142.2a.:68 

64BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.33.

65BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books(Re-
vised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.p.33.

66WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.90.

67WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.90.

68WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.97.



45

 יִלוֹק  לֶא   הָוהְי  קָעְזֶא

Ezëaq YHVH El Qoly.69

“Derramo perante Yavé a minha queixa”

No entanto devemos lembrar que para alguns autores não foi encontrada 
nenhuma métrica na poesia hebraica bíblica.70 Para eles, a única característica 
provada da poesia bíblica hebraica é o seu paralelismo.71

Classificação dos medidores esticométricos

A seguir apresentaremos os nomes dos elementos que compõem a estrutura 
básica das linhas em poesia.

Cólon - Uma única linha. A unidade básica da poesia.72

Monocólon - é uma linha sozinha dentro de uma estrofe. Pode ser definido 
como um único cólon que não se coaduna com outro cólon. Embora, segundo 
Watson, em um sentido amplo nenhum elemento de um poema esteja em isola-
mento total.73

Bicólon - um par de linhas composto de duas linhas ou cola, geralmente 
(mas nem sempre) em paralelo. A unidade de dois pontos pode ser tomada como 
padrão na poesia hebraica.74

69A transliteração aqui não é rigorosa, isto é, não considera a forma (sobrescrito/
subscrito na transliteração) das vogais longas e breves minuciosamente, mas está correta 
e pode funcionar com um auxílio para o leitor menos experiente no hebraico bíblico. 
Assim, o texto hebraico usado nesta pesquisa seguiu sempre transliterado, apenas em um 
caso isso não aconteceu.

70WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.109.

71WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.109.

72WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.12.

73WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.12.

74WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.12.



46

Tricólon - um conjunto de três linhas (colas) formando um único todo.75

Tretacólon - grupos de quatro colas (linhas).76 
 Pentacólon - grupo de cinco linhas.77

Estrofe - uma unidade de verso de uma ou mais cola (linha). O monocólon, 
bicólon, tricólon e assim por diante são estrofes.78

Stanza – Uma subseção de um poema: o poema é composto de stanzas e 
cada stanza consiste em uma ou mais estrofes. Por exemplo, o poema em 2 Sa-
muel 1.19-27 apresenta cinco stanzas:79

I- 19-20
II- 21-22a
III- 22b-23
IV- 24-25
V- 26-27a

Poema - Uma unidade independente da poesia, como um salmo, um oráculo 
profético ( Jr 9.17-21), um discurso ( Jó 25) ou um acróstico (Pv 31.10-31).80 A 
tabela a seguir ajudará a explicar o lugar dos elementos citados anteriormente:81

75WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.13.

76WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.13.

77WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.13.

78WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.13.

79WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.13.

80WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.14.

81WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.14.



47

 Cólon ___________________

Bicólon cólon
cólon

Tricólon cólon
cólon
cólon

Tretacólon 

cólon

cólon

cólon

cólon

Estrofe Monocólon/bicólon/ tricólon

Stanza

Estrofe I

Estrofe II

Estrofe III



48

Poema 

 Stanza I

 Stanza II

 Stanza III

 Stanza IV

Dispositivos sonoros 

Nesse tópico serão destacados os efeitos sonoros comuns no verso poético.

Assonância

É uma forma de repetição de vogais. Ocorre quando há uma série de palavras 
contendo um som de vogal distinto ou certos sons de vogais em uma sequência 
específica.82 Exemplo, Salmo 48.7 (em algumas versões, será verso 8):

שישׁרת תוינא רבשׁת םידק חורב

Beruach Qadyn Teshaber Onyot Tareshysh
“Com vento oriental destruíste as naus de Társis”

Aliteração

Trata-se do efeito produzido quando a mesma consoante se repete dentro de uma 
unidade de verso.83 Exemplo Salmo 147. 13:84

׃ךברקב ךינב ךרב יחירב

82WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.222-223.

83WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.225.

84WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.226.



49

Beqirebekh Banaykh Berakh Berychey
“Pois ele reforçou as trancas das tuas portas e abençoou  

os teus filhos, dentro de ti”

Rima

É quando duas palavras soam iguais. Essa identidade sonora pode ser de vá-
rios graus: de quase perfeita a meramente aproximada.85 Geralmente alcan-
çada pelo uso do mesmo sufixo ou terminando em cola sucessiva. Exemplo, 
Isaías 33.22:86

הוהי   וּנטפשׂ

Shofetenu YHVH
הוהי ונקקחמ

Mechoqeqenu YHVH
הוהי  ונכלמ

Malekenu YHVH
“Porque o SENHOR é o nosso juiz, o SENHOR é o nosso legislador, o 

SENHOR é o nosso Rei; ele nos salvará”.

Onomatopeia 

Pode ser definida como a imitação de um som dentro das regras da linguagem 
em questão. Ao contrário do mimetismo, a onomatopeia depende da linguagem.87 
Assim, ela está sujeita às variações causadas pela gramática, como Isaías 17.12 
deixa evidente:

 -םיבר םימע ןומה יוה
Rabym Amym Hamon Holy

85WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.229.

86WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.231.

87WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.234.



50

ןוימהי םימי תומהכ
Yehemayun Yamym Kahamot

םימאל ןואשׁו
Leumym Usheon

ןואשׁי םיריבכ םימ ןואשׁכ
Yshaun Kabyrym Maym Kisheon

“Ai da multidão dos grandes povos que bramam como bramam os mares e do 
rugido das nações que rugem como rugem as impetuosas águas”.

Dispositivo analógico

Neste tópico veremos um recurso muito usado em linguagem poética, qual seja: 
a imagem.

Imagem

Como já dissemos, esse é um recuso muito utilizado na poesia. Certo autor ex-
pressou a importância desse recurso em poesia com as seguintes palavras: 88

“no nível técnico, a poesia está no seu melhor quando composta com economia, 
isto é, quando o poeta exprime o máximo possível em poucas palavras. Para usar 
uma analogia, isso corresponderia a um artista desenhando um esboço com um 
mínimo de traços de lápis”.

Uma imagem é uma figura de linguagem que expressa alguma semelhança 
ou analogia “a maioria das imagens são metafóricas”, mas nem todas as metáfo-
ras ou comparações são imagens.89 Existem algumas características que devem 

88WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.251.

89WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.251.



51

acompanhar uma imagem em poesia, como, por exemplo: “devem ser concretas 
e relacionadas com o sentido, e não baseadas em conceitos abstratos”. Vejamos 
como exemplo Miquéias 3.2-3:90

׃םתומצע לעמ םראשׁו םהילעמ םרוע ילזג הער יבהאו בוט יאנשׂ
Atsemotam Meal Usheeram Mealeuhem Oram  

Gozeley Raah Veohavey Tov Soneey
 רשׁאכ ושׂרפו וחצפ םהיתמצע־תאו וטישׁפה םהילעמ םרועו ימע ראשׁ ולכא רשׁאו

תחלק ךותב רשׂבכו ריסב
Qalachat Betokh ukhevasar Basyr Kaasher Ufaresu Pitsech Atsemoteyhem  

Veet Hifeshytu Mealeyhem Veoram Amy Sheer Akhelu Vaasher

“Os que aborreceis o bem e amais o mal; e deles arrancais  
a pele e a carne de cima dos seus ossos; que comeis a carne do meu povo,  

e lhes arrancais a pele, e lhes esmiuçais os ossos, e os repartis como  
para a panela e como carne no meio do caldeirão”

Símile 

Símile e metáfora se sobrepõem, até certo ponto, expressam a mesma coisa, mas 
de maneiras diferentes. De um modo geral, a símile é mais óbvia que a metáfora: 
isso porque é mais explícita, ou porque a base de comparação é realmente decla-
rada.91 Em contraste, a metáfora é mais concisa e, ao mesmo tempo, mais vaga, 
podemos ver isso em Jó 24.24:92

׃ולמי תלבשׁ שׁארכו ןוצפקי לככ וכמהו ונניאו טעמ ומור
Ymalu Shibolet Ukherosh Yqafetsun Karol Vehumekhu Veeynenu Meat Romu
“São exaltados por breve tempo; depois, passam colhidos como todos os mais; 

são cortados como as pontas das espigas”.

90WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.251-252.

91WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.251-254-255.

92WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.251-255.



52

Metáfora

A metáfora pertence ao material da poesia, de modo que compreender a poesia 
envolve enfrentar as expressões da metáfora.93 

Dois tipos de metáfora podem ser distinguidos: o referencial e o conceitual 
(semântico). 

Referencial - metáforas baseadas no que o poeta pode realmente ver ou 
visualizar. Por exemplo, Jeremias 12.10:

הממשׁ רבדמל יתדמח תקלח־תא ונתנ יתקלח־תא וססב ימרכ ותחשׁ םיבר םיער
Bosesu Kharemy Shichatu Rabym Roym

Cheleqat Et Natenu Cheleqaty Et
Shemamah Lemidebar Chemedaty

“Muitos pastores destruíram a minha vinha e pisaram o meu quinhão; a porção 
que era o meu prazer, e a tornaram em deserto”.

Aqui a imagem evocada é concreta.94

Conceitual - metáforas desta classe são baseadas em imagens abstratas em 
vez de concretas.95

Hipérbole

É uma maneira de expressar exagero de algum tipo em relação a tamanho, 
números, perigo etc.96 A hipérbole é muito frequente no hebraico bíblico, ver, 
por exemplo, Isaías 48.19; Zacarias 9.3; Jó 27.16; Salmo 78. 27, entre outros.97

Uma combinação de símile e metáfora pode formar uma expressão hiperbó-
lica, como, por exemplo, em Salmo 141.7:98

93WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.263.

94WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.264.

95WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.264.

96WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.316-317.

97WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.318.

98WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.319.



53

ץראב עקבו חלפ ומכ
Baarets Uvoqea Foleach Kemo

לואשׁ יפל ונימצע ורזפנ

Sheol Lefy Atsameynu Nifezeru
“Ainda que sejam espalhados os meus ossos à boca da sepultura,  

quando se lavra e sulca a terra”.

Dispositivos gramaticais

Neste tópico veremos determinados elementos da gramática que ocorrem com 
alguma frequência no texto poético do Antigo Testamento.

Elipse

A forma mais significativa de uma elipse na símile hebraica é a omissão da 
partícula comparativa.99 Não há problema real quando isso ocorre na primeira 
linha, mas sim na segunda, como, por exemplo, Salmo 36.7:100

לא־יררהכ ךתקדצ

El Keharerey Tsideqatekha

   הבר םוהת ךטפשׁמ
Rabah Tehom Mishepatekha

“Como é preciosa, ó Deus, a tua benignidade! Por isso, os filhos  
dos homens se acolhem à sombra das tuas asas”.

Oximoro

É a junção de duas expressões que são semanticamente incompatíveis, de modo 
que em combinação não possam ter uma referência literal concebível à realidade. 
Por exemplo, “água seca”, etc.101 Quando duas palavras contraditórias são combi-

99WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the Old 
Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.260.

100O texto hebraico é o usado por Watson, ver: WATSON, Wilfred G.E. Classical He-
brew Poetry. Journal for the study of the Old Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.260.

101WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the 
Old Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.312.



54

nadas - como em “água seca” a intenção é negar o aspecto molhado da água. O 
oximoro escolhe um aspecto de uma coisa e a nega.102 

Em geral o seu efeito é de um choque intelectual, como, por exemplo, em 
Provérbios 28.19:103

םחל עבשי ותמדא דבע

Lachem Yseba Ademato Oved
שיר עבשי םיקיר ףדרמו

Rysh Yseba Reqym Umeradef
“O que lavra a sua terra virá a fartar-se de pão, mas o que se  

ajunta a vadios se fartará de pobreza”.

Conclusão

Esta pesquisa apresentou alguns dos dispositivos gramaticais, esticométricos e 
retóricos elementares da poesia hebraica bíblica. Mas em razão da natureza des-
te trabalho não se abrangeu o assunto o tanto que se deveria.  Mesmo assim, 
espera-se que o leitor tenha sido despertado a continuar seu estudo sobre esse 
fascinante tema. 

Referências

ANGUS, Joseph. História, Doutrina e Interpretação da Bíblia. Hagnos, 2003.
BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol 2, nº3. Chicago: The Uni-

versit of Chicago Press, 1886.
BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books 

(Revised and Expanded). Chicago: Moody Press, 1988.
CARSON, D.A.; FRANCE, R.T.; MOYTER, J.A.; WENHAM, G.J. Comen-

tário Bíblico Vida Nova. Editora Vida Nova, 2009.
FREEDMAN, David Noel. Pottery, poetry, and prophecy an essay on biblical 

poetry. Journal of Biblical Literature, Vol. 96, No.1, 1977.
GRAY, George Buchanan. The Forms of Hebrew Poetry: considered with spe-

102WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the 
Old Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.312.

103WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the 
Old Testament - Supplemente Series 26, 1984. p.313



55

cial reference to the criticism and interpretation of the Old Testament. 
Hodder and Stoughton. MCMXV.

GRENN, Jennifer. Reading poetic texts in Isaiah. Leven. Volume 13:Iss. 2, Ar-
ticle 3.2005.

KUGEL, James L. The idea of Biblical Poetry: parallelism and Its History. 
New Haven and London: Yale university Press,1981.

LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews. (Translated 
from the original latin by G.Gregory F.A. S) A new edition with notes by 
Calvin E. Stowe. For Crocker & Brewster, And J. Leavitt, No.182, 1829.

MiniAurélio Século XXI. Editora Nova Fronteira, 2001. 
SIMECEK, Karen; RUMBOLD, Kate. The uses of Poetry. Changing English, 

2016.
WATSON, Wilfred G.E. Classical Hebrew Poetry. Journal for the study of the 

Old Testament - Supplemente Series 26, 1984.

Mestre em Estudos Hermenêuticos do Novo Testamento 
pelo CPAJ/ Mackenzie – SP. Escritor, autor dos livros: “A 
Crítica e o Texto do Novo Testamento” (editora Reflexão); 
“Novo Testamento da Crítica da Forma à história do Cânon” 
(editora Reflexão); “ Comentário Exegético da Carta de 
Judas “( a ser publicado). Professor de Grego e Hebraico 
no Seminário Teológico Batista Fluminense – Campus 
Mageense e no Instituto Brasileiro de Educação  
Integrada- IBEI- RJ.

Sobre o autor

Adriano Carvalho



56

A profundidade e os limites  
da experiência cristã

Alan B. Pieratt1*

“Em grande parte, a verdadeira religião consiste em sentimentos”.
Jonathan Edwards

Com essas palavras, Jonathan Edwards, renomado estudioso dos fenô-
menos associados aos avivamentos religiosos, desafiou-nos a ponderar 
com mais cuidado sobre a natureza e o lugar das emoções na experiência 

cristã. Entre os teólogos cristãos, o que tem recebido a maior parte da atenção é 
a doutrina, não os sentimentos. Em discussões de temas teológicos importantes, 
raramente incluem-se os sentimentos. Pense, por exemplo, no conceito cristão de 
Deus. Até há bem pouco tempo, nenhum teólogo se referia a Deus como se ele ti-
vesse emoções. Isso não seria visto com bons olhos, por ser muito antropomórfico. 
O método correto era conceber Deus exclusivamente sob aspectos de atributos 
como razão, propósito, vontade, poder e personalidade (como se esses elementos 
não fossem conceitos antropomórficos), atributos esses que podem ser racionali-
zados pelo intelecto, mediante definição e análise.

1*Alan B. Pieratt, Ph.D., missionário da C. B. International, mesma missão do Dr. Shedd. 
Foi presidente de Edições Vida Nova e professor de Teologia Sistemática na Faculdade 
Teológica Batista de São Paulo.



57

O modo certo de pensar recebeu grande parte da atenção também entre 
pastores. Dignidade, ordem e controle eram as marcas dos cultos das igrejas pro-
testantes e católicas. Os sermões concentravam-se no ensino e na persuasão por 
meio de uma argumentação cuidadosa. É claro que nem todas as emoções foram 
excluídas do culto. Até igrejas mais formais fazem uso de alguma forma de mú-
sica para incentivar sentimentos de reverência, de temor e de dependência de 
Deus. Mas, para a maioria, a igreja cristã manteve cultos de adoração de natureza 
altamente digna e de meditação. Em suma, a principal pergunta para a maioria 
dos cristãos era “em que você crê?”, em vez de “o que você sente?”.

Isso parece estar mudando na igreja de hoje. Basta que o leitor observe quan-
tos artigos das publicações denominacionais são dedicados à discussão de dons 
espirituais, de dentes de ouro ou de outras manifestações de poder espiritual. 
Uma nova ênfase na experiência religiosa parece remontar à virada do século, 
época em que o falar em línguas começou a ser usado como padrão para as ex-
periências espirituais “superiores”. Mais recentemente, ser “abatido no Espírito”, 
parece ter se tornado a experiência mais popular, embora outras também estejam 
sendo buscadas e encontradas, incluindo “... pranto, choro, expressões de louvor 
longas e efusivas, tremores, estremecimentos, quietude, contorções do corpo, que-
das (às vezes mencionadas como “ser abatido no Espírito”), risos ou saltos. Outros 
fenômenos são mais sutis: leves tremores, vibração das pálpebras, ligeiras transpi-
rações, brilho no rosto, arrepios e respiração lenta e profunda”.

A alta incidência desses tipos de experiência parece constituir uma grande 
transformação no que muitas pessoas esperam hoje da espiritualidade cristã.

Não pretendo afirmar que a tradição teológica do passado estava errada em 
certo sentido, por não dedicar mais atenção à questão da experiência religiosa. Em 
cada época, a teologia responde às perguntas que lhe são apresentadas. Os protes-
tantes têm evitado grandemente o assunto da experiência religiosa, porque até há 
bem pouco tempo não se tratava de algo urgente. Além disso, a experiência religio-
sa não constitui questão que se preste naturalmente ao estudo teológico. Os dados 
em geral são altamente inverificáveis e, portanto, difíceis de avaliar. São como a 
própria vida imprevisível e ilógica, difícil de encaixar dentro de um tratamento 
sistemático. Contudo, creio que as ferramentas da teologia podem ajudar a clarear 
as águas turvas da experiência religiosa, na medida em que os próprios sentimentos 
fornecem a motivação para que se continue o estudo dessas experiências.



58

Antes de apresentar o argumento desse ensaio, é importante observar que os 
sentimentos, por natureza, autenticam a si mesmos. Em outras palavras, aqueles 
que passaram por experiências espirituais profundas julgam-nas plenamente con-
vincentes. A menos que sejam interpretadas pela Bíblia, as pessoas que as têm (e 
deve-se destacar que nem todos os cristãos passam por isso) gozam de liberdade 
para fazer o que bem entender com elas. Creio que as Escrituras não são o único 
critério pelo qual o cristão pode julgar a doutrina e a experiência (há também 
a tradição e a autoridade eclesiásticas), mas são o critério decisivo. Esse ponto é 
crucial neste ensaio. Se não basearmos nossas experiências e nossas doutrinas nas 
Escrituras, nos tornaremos susceptíveis às nossas experiências, ou à falta delas, e/
ou à alegação de que alguém encontrou alguma coisa nova e superior a perene 
afirmação das seitas. Portanto, concordo com Norman Geisler em que “todas as 
experiências, sejam elas normais, sejam anormais, precisam ser interpretadas pela 
Bíblia...”. Empregando-se a figura hoje comum de um círculo hermenêutico, as 
Escrituras situam-se no início e no fim do círculo que se move entre a experiência 
e a Bíblia.

O argumento deste ensaio será edificado em torno de dois princípios opos-
tos entre si, embora creia eu que um complemente o outro. Na terceira e última 
parte, chegarei a algumas conclusões. Conforme mostra o título deste ensaio, os 
dois princípios podem ser resumidos pelo uso das metáforas de “profundidade” 
e “limites”. O primeiro é que as emoções e as experiências associadas à fé cristã 
não são simplesmente epifenômenos, mas têm uma dimensão de profundidade 
arraigada no mundo espiritual invisível. Portanto, elas têm sua importância e não 
devem ser condenadas como estranhas à vida cristã. O segundo princípio é que 
essas mesmas emoções e experiências têm suas limitações na capacidade de pro-
duzir fé ou de trazer transformações permanentes à vida de quem as experimenta. 
Como veremos, até uma visita pessoal do Deus Todo-Poderoso não traz obriga-
toriamente fé ou salvação. Portanto, as experiências espirituais têm importância 
limitada e não devem ser buscadas como a coisa mais importante da vida cristã. 
Consideraremos cada ponto com mais detalhes.

A PROFUNDIDADE DA EXPERIÊNCIA RELIGIOSA CRISTÃ

A locução “dimensão de profundidade” é empregada há mais de um século entre 
filósofos e teólogos para descrever o elo da vida humana com um reino espiritual 



59

invisível. Às vezes, esse elo torna-se visível por meio de diferentes tipos de ma-
nifestações físicas e emocionais. Entre os exemplos nas Escrituras estão visões, 
sonhos, transes e sentimentos extáticos de todo tipo. Essas experiências podem 
ser classificadas em três categorias gerais que diminuem de intensidade e aumen-
tam em frequência: a primeira abrange as experiências resultantes de um contato 
direto com Deus ou com um de seus mensageiros. Isso pode se dar na forma de 
revelação de um “Deus em pessoa”, à semelhança do que ocorreu no monte Sinai 
(Êx 19). Mas também dentro dessa categoria estão as ocasiões em que Deus fala 
por meio de visões ou de sonhos (Is 6.16). No segundo grupo encontram-se os 
sentimentos e as emoções que surgem de uma atuação ou de uma capacitação 
especial promovida pelo Espírito. Tal pode acontecer com indivíduos ou com 
grupos inteiros de pessoas num dado momento. Essas visitações são menos im-
pressionantes, mas ainda assim produzem efeitos claramente visíveis. Por fim, há 
aqueles sentimentos e emoções que surgem em resposta às propriedades da fé 
cristã ou como parte da vida cristã. Não são muito intensos, mas comuns a todos 
os que aceitam essa fé como verdade pela qual viver.

Quanto ao primeiro tipo de experiência, a intuição deixa claro, mesmo an-
tes de se considerarem casos específicos, que o contato direto com Deus ou com 
seus mensageiros produz a mais intensa das experiências religiosas. Seja um anjo 
enviado por Deus, seja o anjo do Senhor, ou seja, “o Senhor”, a presença de Deus 
ou de um de seus mensageiros sempre causa nos seres humanos reações físicas e 
emocionais impressionantes. Os efeitos variam um pouco, mas sempre incluem 
expressões de temor (Êx 19.16,17; cf. At 7.32; Hb 12.21). Muitas vezes o efeito 
é tão forte que a pessoa que passa pela experiência não consegue se mexer ou se 
levantar, paralisada no lugar ou esgotada, sem forças ( Js 5.14; Jz 6.22; Ez 1.28; 
3.23; Dn 8.17; 10.8, 10, 15). A essa incapacitação física às vezes soma-se uma 
sensação de falta de mérito pessoal tão intensa que se sente como provável uma 
destruição repentina (Is 6.16). Entre os outros efeitos estão confusão e incerteza 
(Dn 10.7; At 9.7), náusea e doença (Hc 3.16; Dn 8.27), silêncio atônito (Ez 3.15) 
e profunda agitação acompanhada de tremores e estremecimento ( Jó 4.12-17; Is 
21.3). Quanto às visões, elas com frequência vêm por meio de algum transe ou 
o provocam, à semelhança dos casos de Pedro (At 10.10; 11.5) e de Paulo (At 
22.17). Há vezes em que as visões, aparentemente, são recebidas sob condições de 
consciência normal, mas ainda causam completa perda de controle físico. Parece 



60

ser esse o caso em Apocalipse 1.17, em que João vê o Cristo glorificado e diz: 
“Quando o vi, caí a seus pés como morto”. Em todos os relatos, o padrão é de 
completa debilitação física acompanhada por uma sensação de medo esmagador 
e de indignidade.

Tais reações diante da presença de um ser divino são compatíveis com o 
conceito bíblico da natureza exaltada de Deus e de seus mensageiros. A Bíblia 
apresenta o reino do céu e seus habitantes como elementos superiores à presente 
ordem (Mt 11.11), e o contato com eles faz invariavelmente que os que pas-
sam pela experiência fiquem atônitos. Numa citação que servirá para resumir os 
efeitos da primeira categoria, Jonathan Edwards escreve: “É lógico supor que, se 
agrada um pouco a Deus remover o véu e deixar que a luz penetre a alma, ofere-
cendo uma contemplação das coisas excelentes do outro mundo em sua grandeza 
infinita e transcendente, essa natureza humana, como a relva, como a folha que se 
agita, como a flor frágil que murcha, deve cambalear diante de tal cena. Ai de nós, 
pois somos pó e cinza em face da visão da terrível ira, da glória infinita e do amor 
de Deus. Não é de admirar que esteja escrito no Antigo Testamento: ‘... homem 
nenhum verá a minha face, e viverá’ (Êx 33.20)”.

Em suma, o contato direto com Deus ou com seus mensageiros provoca 
reações simplesmente esmagadoras na natureza humana.

O segundo tipo de experiência espiritual é constituído por aquelas emoções 
e sentimentos associados às capacitações ou influências especiais promovidas pelo 
Espírito. Nesses casos, a experiência não é tão debilitante, embora não sejam in-
comuns as expressões de temor e tremor (Sl 2.11; 119.120; Is 21.4; 66.5). Às 
vezes, a presença do Espírito é descrita como de efeito contrário, isto é, traz uma 
sensação de força e de zelo por Deus. Assim foi com Josué (Nm 27.18, 19; 32.12; 
Dt 34.9) e com Gideão ( Jz 6.34; 7.15). Em outras ocasiões, o sentimento parece 
ser de embriaguez. Os que se encontram assim dominados podem se sentir des-
coordenados, ter dificuldade para se movimentar e precisar de ajuda para andar, 
podendo ainda haver pranto, gemidos ou soluços.

A história do rei Saul é um bom exemplo. Logo depois de ter sido ungido 
por Samuel como o primeiro rei de Israel, ele recebeu uma porção especial do Es-
pírito, como testemunho da legitimidade da unção. Na descrição do texto de 1Sa-
muel 10, afirma-se que ele se encontrou com um grupo de profetas, “o Espírito de 
Deus se apossou de Saul, e ele profetizou no meio deles” (v. 10). Não se identifica 



61

o que está implicado no termo profetizar, mas provavelmente incluía algum tipo 
de comportamento de êxtase, pois a alteração por ele sofrida foi imediatamente 
identificada como própria dos profetas daquela época. A transformação foi tão 
perceptível que as pessoas começaram a perguntar: “Que é isso que sucedeu ao 
filho de Quis? Também Saul entre os profetas?” (v. 11). Qualquer que tenha sido 
a natureza da manifestação, ela foi temporária, e no dia seguinte Saul continuou 
seu caminho (v. 13).

Em Neemias 8 pode ser encontrado outro exemplo, descrevendo a reunião 
que reinstituiu a Festa dos Tabernáculos, depois de vários anos de negligência. 
Enquanto ouvia a leitura das Escrituras, a multidão irrompeu em choro e pranto, 
de forma tão agitada que alarmou Neemias e Esdras. Estes pediram aos levitas 
presentes que ajudassem a acalmar o povo, dizendo que o regozijo era uma reação 
mais adequada ao estudo das Escrituras (vv. 9-11). O pedido dos líderes indica 
que aquele comportamento não se explicava por alguma manipulação das emo-
ções do povo. Não havia nenhum show nem alguma encenação com o público. 
Pelo contrário, a reação da multidão tomou-os totalmente de surpresa. Parece 
razoável concluir que essas emoções vieram por uma influência incomum do Es-
pírito, causando tristeza e arrependimento.

É provável que Atos 2 seja a passagem mais estudada sobre esse tipo de 
experiência de grupo. A atenção geralmente concentra-se no fenômeno das lín-
guas. Contudo, visando nosso propósito, o comentário de que os discípulos agiam 
como se estivessem bêbados é mais importante (pode-se encontrar comporta-
mento semelhante em 1Sm 1.13-16, em que Ana, mãe de Samuel, orava pedindo 
um filho). A embriaguez caracteriza um tipo de comportamento imediatamente 
reconhecível, pois implica a perda de controle emocional e físico. Sob a influência 
do álcool, as emoções mostram-se exageradas, e o corpo não reage como deve. 
Isso é bem diferente do comportamento de uma pessoa que fala numa língua 
estrangeira. Se alguém cruza com um homem falando numa língua estrangeira, 
seja com dificuldades, seja com fluência, não é natural suspeitar que ele este-
ve bebendo em excesso, simplesmente pelo fato de que a língua lhe é estranha. 
Assim, é provável que o comportamento dos discípulos tenha sido rotulado de 
“embriaguez” por implicar comportamento de êxtase, não porque eles falavam em 
línguas diferentes. O efeito da presença do Espírito sobre a multidão também foi 
muito forte. Acerca dos ouvintes, o versículo 37 afirma que “compungiu-se-lhes o 



62

coração”. O quadro é de uma multidão de pessoas sob grande agitação, clamando 
em torno dos apóstolos, tentando encontrar resposta para sua angústia mental.

Jonathan Edwards observou casos semelhantes nas igrejas de sua região, du-
rante o Grande Avivamento do século XVIII. Os fenômenos acima descritos e 
outros são registrados em Thoughts on the Revival, incluindo transes, incapacidade 
para falar, grande agitação, emoções de êxtase, tremores, perda da força, gritos, 
desmaios, sensação de grande pressão sobre o corpo etc. Numa avaliação desses 
fenômenos caracteristicamente cautelosa, ele escreve: “Quando os pensamentos 
se encontram tão concentrados e as emoções são tão fortes e toda a alma está tão 
compenetrada, arrebatada e absorvida não admira que todas as outras partes do 
corpo também sejam afetadas...”

Como vimos na parte introdutória acima, fenômenos semelhantes são 
descritos nas igrejas de hoje. John Wimber, escritor e fundador do movimento  
Vineyard nos Estados Unidos, explica o sentido desses fenômenos de forma que 
lembra muito Edwards: “Manifestações físicas [...] às vezes ocorrem quando o 
Espírito está presente com poder de cura. A cura divina envolve um processo de 
profunda transformação das pessoas, espiritual, emocional e fisicamente. Não se-
ria razoável supor que reações físicas estejam associadas a essas transformações?”

É claro que muitos reagem automaticamente contra esses tipos de fenô-
meno, temendo a perda de controle pessoal e preferindo uma atmosfera de mais 
ordem na igreja. Alguns vão mais longe e argumentam que tais experiências espi-
rituais não têm lugar na igreja, porque Deus é um Deus de ordem, e esses tipos de 
explosão não lhe são aceitáveis. Parece ter sido esse o sentimento de Esdras e de 
Neemias. Aparentemente, eles estavam chocados com o barulho e com a confusão 
causados pelo choro durante o avivamento da Festa dos Tabernáculos. Mas fico 
imaginando se isso não seria cautela demais. Edwards acha que sim. Em resposta 
àqueles que levantam objeções, dizendo que as reações do Grande Avivamento 
eram de desordem excessiva e não podiam vir de Deus, ele, de modo sarcástico, 
observa que muitos cantam “Vem, Espírito divino”, mas não pensam em quais 
seriam os resultados de sua vinda. Ele afirma que aqueles que rejeitam todas as 
manifestações emocionais, como se fossem impróprias para a igreja, “fariam bem 
em pensar por que tipo de espírito estão orando e esperando e que espécie de 
fruto esperam que ele produza quando vier”. O argumento de Edwards é digno 
de ser considerado. As passagens que estudamos acima mostram que a vinda do 



63

Espírito com poder é quase sempre acompanhada de sentimentos e emoções for-
tes o bastante para nos deixar chocados e fazer qualquer pastor ficar preocupado 
com uma possível perda de controle.

A terceira e última categoria de experiência religiosa é muito mais abran-
gente do que as duas primeiras. Ela inclui toda a esfera de emoções e sentimen-
tos associados à vida cristã. Estes começam logicamente com a experiência de 
conversão, pois o processo de reconhecimento de quem Cristo é produz com 
frequência experiências emocionais intensas. Poucas pessoas têm na conversão 
claro entendimento de tudo o que está envolvido quando elas aceitam Cristo, 
mas percebem como é grande a necessidade que têm e como a resposta de Deus é 
muito maior. Com sua fluência típica, Edwards afirma a naturalidade desses sen-
timentos: “Pensemos de modo racional sobre aquilo que professamos crer quanto 
à grandeza infinita da ira divina, da glória divina, do amor divino infindável e da 
graça em Jesus Cristo, e da importância infinita das coisas eternas; assim, quão 
lógico é supor que, se Deus remover um pouco o véu e deixar que a luz penetre 
a alma oferecendo uma contemplação das coisas excelentes do outro mundo em 
sua grandeza infinita e transcendente essa natureza humana, como a relva, como 
a folha que se agita, como a flor frágil que murcha, deve cambalear diante de tal 
cena! Este é um peso que nossa natureza não pode suportar.”

Além dessas emoções associadas à conversão, há um grande número de ou-
tras que fazem parte da fé cristã. Algumas são parecidas com aquelas vistas em 
avivamentos ou provocadas pelas revelações de Deus, mas se expressam de ma-
neira mais controlável. Um bom exemplo é o temor de Deus. Este é um senti-
mento que pode se intensificar até o nível de total incapacitação na presença de 
Deus, mas também é uma atitude aceitável e que agrada a Deus, quando bem 
dosada como parte da vida cristã. Tanto no Antigo Testamento quanto no Novo 
ordena-se ao fiel que contemple a Deus com “temor e tremor” (“Não temereis a 
mim? diz o Senhor; não tremereis diante de mim?” Jr 5.22; veja também Sl 2.11; 
Is 66.2; Fp 2.12).

Entre outras atitudes/emoções (Edwards as chama de “sentimentos”, para 
exprimir a associação de emoções e de vontade) que variam grandemente de in-
tensidade, mas são consideradas elementos naturais da fé cristã, estão culpa e 
tristeza (Sl 51.17; Mt 5.4), anseio (Sl 42.1; 84.2; 119.20; Mt 5.6; Ap 21.6), espe-
rança (Sl 147.11; Hb 6.19), compaixão (Mq 6.8; Mt 5.7; Cl 3.1), alegria (Sl 33.1;  



64

Fp 4.4; 1 Ts 5.16; 1 Pe 1.8) e, é claro, amor. As Escrituras descrevem o amor como 
a principal emoção do cristão e como o sinal supremo de todos os indícios de 
piedade (1 Co 13). Na Bíblia não existe mandamento mais reafirmado do que o 
de amarmos uns aos outros. Paulo nos diz que o amor, que, embora mais do que 
emoção, também deve ser considerado uma emoção, é o que restará quando todos 
os outros dons desaparecerem como supérfluos (1Co 13.8).

Emoções profundas estão associadas à fé não somente pelas exortações, mas 
também por exemplos. A Bíblia está cheia de exemplos de homens e mulheres 
que expressaram sua fé de maneira intensamente emocional. Davi é o nome que 
de imediato vem à mente, mas até o apóstolo Paulo, objeto de estudo por sua 
racionalidade, manifestou amor ardente por Deus (Fp 3.8). Suas epístolas estão 
repletas de expressões de afeição para com Deus e para com seu povo. Ele fala de 
seu terno amor por judeus e por cristãos (Rm 16.8; 1Co 16.24), de seu sofrimen-
to e compaixão pela incredulidade dos judeus (Rm 9.13). Refere-se à alegria e à 
glória (Rm 15.17; 1Ts 2.19), à expectativa ansiosa (Rm 8.19), ao zelo santo (2Co 
11.1) e às muitas lágrimas derramadas por seus seguidores (2Co 2.4; Fp 3.18). 
Seu grande tratado teológico aos romanos é concluído com uma manifestação de 
desejo: “E o Deus da esperança vos encha de todo o gozo e paz no vosso crer, para 
que sejais ricos de esperança no poder do Espírito Santo” (15.13). Seria difícil 
incluir emoções mais profundas dentro de uma só frase.

Cristo também é retratado pelos autores dos Evangelhos com plenitude de 
vigor emocional. Ele lamentou a pecaminosidade e a rejeição (Mc 3.5), chorou 
sobre Jerusalém (Lc 19.41) e no funeral de um amigo ( Jo 11.35). Afirma-se que 
ele desejava ansiosamente a companhia dos discípulos (Lc 22.15), compadecia-se 
dos doentes e famintos (Mt 9.36; 14.14; 15.32) e consumia-se de zelo pela casa 
de Deus ( Jo 2.17; cf. Sl 69.9).

Exemplos semelhantes são dados e discutidos quase ad infinitum, pois a Bí-
blia está repleta de expressões de emoção. O que vimos é suficiente para nos levar 
à conclusão de que as emoções profundas constituem elementos naturais da fé 
cristã. A Bíblia, na verdade, não trata sentimentos e emoções como se fossem 
alguma coisa inadequada. Ninguém é repreendido nas Escrituras por ter fortes 
emoções ligadas à fé. Pelo contrário, sentimentos de amor ou ódio, desejo, es-
perança, temor, etc. são as próprias fontes das ações humanas e motivam-nos a 
buscar nossos objetivos com vigor. Elimine os sentimentos, e o mundo do homem 



65

ficará paralisado. O mesmo se aplica à vida espiritual. Não sentiremos o fruto do 
Espírito (alegria, paz, gratidão, esperança, etc.), se não crermos em Deus com 
fervor. Conforme declara Edwards, “a religião que Deus exige, e que aceita, não 
consiste em desejos medíocres, apáticos e sem vida, que nos colocam apenas um 
pouco acima do estado de indiferença. Em sua palavra, Deus insiste com veemên-
cia que sejamos sérios, fervorosos de espírito...”. Em outras palavras, o controle 
que a fé cristã exerce sobre a vida de uma pessoa é diretamente proporcional à 
força dos sentimentos que ela provoca.

Por isso as Escrituras incentivam o cristão a ser zeloso. Que é o zelo senão 
um desejo ardente de ter ou fazer alguma coisa, um anseio veemente em favor 
de uma causa ou uma tenacidade destemida na busca de um objetivo? Foi a esse 
tipo de atitude/sentimento que Moisés e Cristo se referiram nos grandes resu-
mos da lei (Dt 6.5; Mt 22.37), ao qual Paulo também exortou (Rm 12.11). Era 
o que faltava aos laodicenses (Ap 3.15), mas que Zaqueu tinha em abundância 
(Lc 19.110). Se a fé não é nutrida com certa intensidade de sentimentos, ela não 
tem condições de ocasionar a transformação de comportamento exigida pelo 
ensino cristão.

O contrário também é verdade. Muitos ouvem a palavra de Deus e não são 
tocados por aquilo que ouvem; portanto, não mudam de comportamento. Eles 
ouvem sobre o poder, sobre a glória, sobre a sabedoria e sobre a bondade de Deus; 
ouvem do amor de Cristo e de seus sofrimentos por nós assim como sobre as 
advertências a respeito da ira de Deus contra os que estão longe de Cristo. Assim 
mesmo, eles permanecem como antes, inalterados, tanto no coração como no 
comportamento, pois não são atingidos pelo que ouvem. Na Bíblia, a imagem do 
coração “duro” ou obstinado é aplicada às pessoas em sua recusa obstinada a crer 
ou a obedecer (Êx 7.13; Dt 2.30; Ez 3.7; Sl 95.7,8; Mc 3.5; At 19.9; Rm 2.5). 
De maneira semelhante, quando Deus permite que os homens façam sua própria 
escolha, isso às vezes é expresso sob o aspecto de “endurecimento” do coração (Is 
63.17; Jo 12.40; Hb 3.8,12,13). Essa imagem de um coração que não reage pode 
também referir-se à indiferença sentida pelos que não têm interesse ou desejo de 
um relacionamento com Deus. Segundo Edwards, um “coração duro” significa 
claramente um coração que não se deixa influenciar, um coração que não é leva-
do facilmente por sentimentos virtuosos, à semelhança de uma pedra, insensível, 
bruto, imóvel, difícil de impressionar com a obra do Espírito. Por isso, o coração 



66

duro é chamado coração de pedra, em contraste com o coração sensível ou de 
carne, fácil de ser tocado e influenciado.

O contrário de “coração duro” é “coração de carne” (Ez 11.19; 36.26), fácil de 
ser tocado e influenciado. Assim, lemos na Bíblia que o bom rei Josias tinha um 
coração sensível, pois respondeu com emoção e prontidão às exigências da Torá 
(2 Rs 22.11,19). Daí as emoções que fazem parte da experiência religiosa cristã 
serem reflexos do zelo com o qual abraçamos e expressamos nossa fé.

O primeiro princípio pode ser resumido dizendo-se que a experiência reli-
giosa cristã tem “profundidade”, isto é, baseia-se no contato com a esfera do Espí-
rito. As três categorias utilizadas acima mostram que a existência da dimensão de 
profundidade pode provocar grande variedade de fenômenos religiosos, incluindo 
as emoções normais da vida cristã. Portanto, sentimentos profundos ou emoções 
fortes não devem ser rejeitados em si mesmos como errados ou impróprios, quer 
achados na Bíblia, quer na igreja de hoje.

OS LIMITES DA EXPERIÊNCIA CRISTÃ

A moderna crítica da experiência religiosa geralmente concentra-se em duas coi-
sas: ou ela é reduzida ao ridículo como imprópria por causa da tolice, da desor-
dem, da confusão ou do exagero, ou declara-se que a experiência em si mesma 
se baseia em fraude, engano ou hipocrisia. Entretanto, a premissa desse segundo 
princípio tem por base uma observação diferente. Creio que muitas experiências 
e emoções religiosas registradas na Bíblia demonstram que o contato com o Es-
pírito ou com a esfera espiritual não produz necessariamente fé nem resulta em 
mudança positiva na vida. Portanto, a experiência religiosa tem valor limitado e 
não deve ser considerada o coração da fé cristã.

Pense outra vez na história dos israelitas. Depois de salvos dos egípcios na 
travessia do mar Vermelho, eles expressaram sua grande alegria com cântico (Êx 
15.1-18; Sl 106.22). Não é de admirar, pois haviam sido resgatados da morte cer-
ta por um dos maiores milagres da história do Antigo Testamento. Mas esse mi-
lagre “converteu” a nação? Provocou uma transformação duradoura que os tirasse 
de uma postura de ignorância e incerteza e lhes confirmasse a fé, culminando 
numa disposição para servir e obedecer a Deus? Os grandes milagres do êxodo ti-
veram algum efeito moral permanente sobre a vida deles? Por tudo que sabemos, 
a resposta é não. Mas apenas alguns dias depois, a euforia havia desaparecido e 



67

em seu lugar surgiu o mau hábito de reclamar e murmurar contra as condições no 
deserto (Êx 16.2,3).

Um mês depois, aqueles mesmos israelitas viram Deus descer sobre o monte 
Sinai. Nem antes nem depois daquilo testemunhou-se uma revelação de Deus de 
tamanha grandeza. Enquanto a montanha fumegava e estremecia, eles tremiam 
de medo e entusiasmo (Êx 19.16; 20.18). Tão grande foi o efeito, que eles pe-
diram a Moisés que falasse com Deus em nome deles, pois o som da voz divina 
era terrível demais para ser suportado (Êx 20.19). Mas apenas alguns dias depois, 
enquanto Moisés ainda estava no monte, o temor pelo grande Jeová dissipou-se e 
foi redirecionado para a adoração muito mais controlável de um bezerro de ouro 
(Êx 32.4). O temor inicial de Deus havia desaparecido, chegando ao ponto de eles 
não sentirem nenhuma inibição em festejar e dançar bem debaixo da sombra da 
montanha estrondosa.

A julgar apenas pela história da primeira geração de israelitas, até as expe-
riências espirituais mais intensas não provocam necessariamente efeito sobre a fé 
ou sobre o comportamento. Essa conclusão é dura, mas se confirma pela expe-
riência de outras pessoas na Bíblia. Veja, por exemplo, a história de Balaão. As 
experiências espirituais desse cananeu enigmático são realmente impressionantes 
e incluem uma visita do anjo do Senhor (Nm 22.23-25), várias visões do próprio 
Jeová (Nm 22.20; 23.4,16; 24.16) e um revestimento incomum com o poder do 
Espírito (Nm 24.2). Assim mesmo, apesar dessas experiências estonteantes, não 
há nenhum sinal de que ele tenha se convertido. Pelo contrário, Pedro refere-se 
a ele como exemplo de réprobo (2 Pe 2.15), e Jesus, na visão de João, descreve-o 
como a quintaessência da idolatria (Ap 2.14).

A história de Saul é outro exemplo. Sua unção já foi referida num exemplo 
de como a presença do Espírito pode produzir mudanças impressionantes e per-
ceptíveis no comportamento. Mas o fim dessa história não é que Saul saiu daque-
la experiência para uma vida de serviço e obediência. Pelo contrário, anos depois 
ele foi rejeitado por Deus por causa de desobediência contumaz (1Sm 15.22, 23).

Não é difícil encontrar outros exemplos. O rei Acabe arrependeu-se certa 
vez de seus pecados com choro e pranto (1Rs 21.27). Mas de nada serviram seus 
sentimentos, pois o comportamento não mudou. No final, seu nome tornou-se 
sinônimo de mal e idolatria (1Rs 16.30; 2Rs 8.27). O apóstolo João diz que mui-
tas pessoas ficaram grandemente impressionadas com a ressurreição de Lázaro  



68

( Jo 12.17-19) e expressaram o zelo recém-adquirido na entrada triunfal de Cristo 
em Jerusalém. Havia clamores por toda a cidade. Mas apenas alguns dias depois, 
quando Jesus estava na presença de Pilatos, o fervor daquelas pessoas não mais 
podia ser encontrado. Com Jesus diante delas, houve grande clamor, mas de outra 
natureza. Não se ouvia mais hosana, hosana, mas, crucifica-o, crucifica-o. Paulo 
descreve uma mudança semelhante entre as igrejas gálatas. Ele se refere às inten-
sas afeições nutridas por elas no início, quando abraçaram a nova fé, porém mais 
tarde ele teme que tudo tenha sido em vão e que tenha trabalhado à toa (Gl 4.15). 
Os ouvintes cujos corações eram como o solo rochoso de Mateus 13 deram prova 
de zelo espiritual, à semelhança dos fariseus, mas no final revelaram-se irregene-
rados. O elemento comum a todas essas histórias é que nem emoções intensas 
nem experiências de êxtase produzem necessariamente fé ou efeitos duradouros.

ALGUMAS CONCLUSÕES

A esta altura já deve estar claro que as metáforas “profundidade” e “limites” são 
meras ferramentas conceptuais que ajudam a descrever a natureza e o valor da 
experiência religiosa cristã. Por sermos seres humanos, compostos de corpo, alma 
e espírito, o reino espiritual invisível em que vivemos e respiramos é capaz de 
atuar sobre nós de maneira profunda. Esta é a dimensão de “profundidade” da 
existência humana. Todavia, essa profundidade tem valor limitado, pois o contato 
com o reino espiritual por si mesmo não regenera a alma nem produz necessa-
riamente efeitos duradouros. A partir dessa profundidade e desses limites extraio 
três conclusões.

Em primeiro lugar, nem sentimentos nem experiências constituem base pela 
qual se possa julgar a espiritualidade. Nenhum dos efeitos que aparecem quando 
o Espírito está presente com poder, tais como lágrimas, tremores, gemidos, des-
maios, etc., são apresentados nas Escrituras como indicadores de fé ou do favor 
de Deus. Nem visões grandiosas ou fortes emoções por si mesmas estabelecem 
alguma coisa sobre nossas relações com Deus. Quando as multidões viram Jesus 
curando o paralítico, elas glorificaram o Deus de Israel (Mc 2.12; Mt 9.8; Lc 5.26; 
Mt 15.31), e quando Jesus ensinou nas sinagogas foi glorificado por todos (Lc 
4.15; 7.16). Assim mesmo, onde estavam essas pessoas quando ele foi crucifica-
do? Segundo observa Edwards, o fato de uma pessoa orar ou de falar com entu-
siasmo sobre Deus durante certo tempo não significa muita coisa em si mesmo.  



69

O homem natural é capaz de ter as mais admiráveis visões de Deus e de ter os 
mais profundos sentimentos religiosos e assim mesmo se afastar disso com o co-
ração inalterado. O valor da experiência religiosa é limitado por sua incapacidade 
de fazer o que é mais necessário, transformar permanentemente o coração do ho-
mem. Conforme diz Edwards: “Um homem pode ter dez mil revelações e orien-
tações do Espírito de Deus e assim mesmo não possuir nem um pouquinho da 
graça em seu coração”. A questão é importante, pois isso significa que precisamos 
ter cuidado para não julgar nossa condição espiritual ou a de alguém baseados 
em experiências, pois elas simplesmente não são confiáveis como indicadores da 
condição espiritual de uma pessoa.

Em segundo lugar, quando há uma atuação incomum do Espírito num con-
texto de grupo, é essencial que a ordem seja mantida ou restaurada, e a Palavra, 
pregada. Pense novamente nos avivamentos de Neemias 8 e de Atos 2. Nos dois 
casos as multidões ficaram temporariamente agitadas pela atuação do Espírito e 
reagiram com profundas emoções. Se a situação se resumisse a isso, pouca coisa 
seria realizada. Mas o texto de Neemias deixa claro que Esdras e Neemias restau-
raram a ordem e continuaram o estudo das Escrituras (vv. 8,12,13). Em consequ-
ência disso, o avivamento continuou através do capítulo 9. O mesmo ocorreu em 
Atos 2, em que todos na multidão ficaram “atônitos e perplexos” com as manifes-
tações do Espírito (vv. 6,7,12). Mas Pedro falou mais alto que o barulho e ofereceu 
uma exposição do significado da morte e da ressurreição de Cristo. A multidão 
ouviu o que ele tinha a dizer (v. 37), e o resultado disso foi que 3.000 pessoas foram 
salvas. Para que haja algum resultado de valor permanente numa experiência, é 
preciso que a desordem dê lugar à ordem e que a Palavra seja ensinada e pregada.

Por último, experiências religiosas de êxtase não devem ser vistas como o 
coração da espiritualidade cristã. Deus não chama os cristãos a buscarem expe-
riências espirituais cada vez mais grandiosas para seu próprio bem, não importa 
quão elevadas ou santas elas sejam. Jack Deere, líder do movimento de sinais e 
maravilhas nos Estados Unidos, faz uma boa colocação disso: “Quando Deus se 
agrada em conceder manifestações físicas hoje, devemos aceitá-las como vindas 
de suas mãos, mas não devemos cometer o erro de glorificá-las. [...] Em última 
análise, o que tem importância real não é a manifestação, mas a obra do Espírito.”

Voltando depois à mesma questão, ele acrescenta que o propósito de to-
das as manifestações do Espírito “é produzir pessoas saudáveis que vivam a vida  



70

integralmente para Deus”. É exatamente isso. O cristão não deve ter como alvo de 
sua vida a busca de experiências espirituais, mas servir a Deus por meio de boas 
obras. A isso acrescentaria que na Bíblia há muitos exemplos de homens e mulhe-
res sobre quem não se registra nenhuma experiência especial. Entre eles estão o 
servo anônimo de Abraão (Gn 24.2,3), o General Calebe (Nm 14.24), Neemias, 
o restaurador de Jerusalém, Apolo, o grande mestre (At 18.24-28), Dorcas, a 
amada costureira (At 9.36-38), e Timóteo, o grande discípulo de Paulo (At 18.5; 
1Co 4.17; Fp 2.22; 1Ts 3.2). Sem dúvida há muitos outros. Eles constituem prova 
de que uma posição elevada com Deus tem mais que ver com um serviço fiel do 
que com experiências especiais.

Teólogo, Ph.D. em Ciências da Religião e missioná-
rio da Missão americana WordVenture. Foi profes-
sor na Faculdade Teológica Batista de São Paulo, onde 
lecionava as disciplinas de Hermenêutica e Teologia 
Contemporânea. Também foi presidente de Edicões 
Vida Nova. Autor dos livros Oração: uma nova visão 
para uma antiga oração, Sinais e maravilhas e Evangelho  
da prosperidade.

Sobre o autor

Alan Pieratt

Qual é a natureza da verdadeira religião? Quais 
são os sinais característicos dessa virtude e santi-
dade aceitáveis aos olhos de Deus? Para Jonathan 
Edwards, essas são as perguntas mais importantes 
que devemos nos fazer. De forma brilhante, o autor 
mostra que as respostas podem ser encontradas em 
nosso próprio coração, cuja vontade e inclinação só 
serão compatíveis com a grandiosidade de Deus se 
forem intensas e cheias de vigor. Ou seja, se elas se 
transformarem em afeições.

Publicado por Vida Nova.



Lançamentos

Graça ao final
um estudo sobre a teologia deuteronômica

Depois de definir o termo, J. Gordon McConville 
analisa com maestria os aspectos básicos da 
teologia deuteronômica: a revelação do Deus de 
Israel em palavra e na história, eleição e aliança, a 
graça de Deus, e a esperança para além do exílio 
de Israel. O livro de Deuteronômio apresenta a 
importância do conhecimento de Deus, da vida 
pela graça e da responsabilidade da existência
em sua presença. 

J. Gordon McConville | 16x23 cm | 160 p.

Box Liturgias Culturais
3 volumes

Na série Liturgias Culturais, composta pelos livros 
Desejando o Reino, Imaginando o Reino e 
Aguardando o Rei, James K. A. Smith aborda 
cosmovisão, educação cristã e teologia pública a 
partir de uma perspectiva inovadora que envolve 
liturgia, formação e desejo. 

James K. A. Smith | 16x23 cm | 720 p.

Fé ativa (Lançamento 20/05)
o discipulado que produz cristãos que levam
Deus a sério

Nesta obra, o renomado teólogo J. I. Packer 
explica as doutrinas essenciais da fé cristã e 
descreve os principais compromissos que 
aqueles que  professam a fé em Jesus devem ter 
em mente. Por meio desta obra, Packer nos 
convida a um discipulado genuíno e nos inspira a 
levar Deus a sério.

J. I. Packer | 14x21 cm | 192 p.


